
 
 

Volume 2, Número 1, 2025 

 

 

A Educação do Campo em uma comunidade indígena 
guarani no município de Erebango/RS 

 
 

Rural Educations in a Guarani indigenous community 
in the municipality of Erebango/RS 

 

 

 
Maiara Aparecida Ferreira1 

 

 

 

Resumo: O objetivo desta pesquisa é identificar e analisar as relações entre a 
Educação do Campo e a Educação Escolar Indígena, que ocorrem na comunidade 
indígena Guarani Mato Preto, no município de Erebango-RS, assim como a luta pela 
terra, neste território que ainda hoje é palco de conflitos e disputas. A pesquisa tem 
abordagem qualitativa, sendo um estudo de caso, que utilizou como instrumento de 
coleta de dados, a entrevista semi estruturada, contando com a participação de duas 
pessoas ligadas à realidade da escola e também a realidade da comunidade indígena 
em questão.  
 
Palavras chave: Educação Escolar indígena, Educação do Campo, Educação Indígena. 

1 Mestre em Educação, pelo Programa de Pós Graduação Profissional em Educação- PPGPE, 
pela Universidade Federal da Fronteira Sul- Campus de Erechim, RS (2022-2). Possui 
Graduação em Ciências da Natureza, pelo curso Interdisciplinar em Educação do Campo: 
Ciências da Natureza- Licenciatura, pela Universidade Federal da Fronteira Sul- Campus 
Erechim, RS (2019-1). Com habilitação para ministrar docência nas disciplinas de Ciências da 
Natureza, Química, Física e Biologia. Agora também, acadêmica do curso de licenciatura em 
Matemática pela Unopar, Universidade Norte do Paraná. E-mail: maiaraaaaferreira@gmail.com / 
https://orcid.org/0000-0002-8175-3279  

129 

mailto:maiaraaaaferreira@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8175-3279


 

Abstract: The objective of this research is to identify and analyze the relationships 
between Rural Education and Indigenous School Education, which occur in the Guarani 
Mato Preto indigenous community, in the municipality of Erebango-RS, as well  the 
struggle for land, in this territory. which is still the scene of conflicts and disputes. The 
research has a qualitative approach, being a case study, which used as a data 
collection instrument, the semi-structured interview, with the participation of two people 
connected to the reality of the school and also the reality of the indigenous community 
in question. 
 
Keywords: Indigenous School Education, Rural Education, Indigenous Education. 

 

1.​ Introdução 

 
Antes de falarmos sobre a Educação do Campo, precisamos analisar ao menos 

superficialmente, a realidade do campo brasileiro nos dias atuais, e as contradições que 

existem no que envolve este espaço territorial, pois a Educação do campo não está 

desvinculada da realidade rural.   

Por um lado, temos o agronegócio, fortemente preparado para produzir para o 

capital, onde a produção agrícola preza-se principalmente sobre a alta rentabilidade, 

utilizando de uma mecanização altamente avançada tecnologicamente, o uso de 

grandes quantidades de agrotóxicos, além do predomínio da monocultura. Nesta 

realidade, se percebe grandes concentrações de propriedades de terra, em domínio de  

poucos donos, o que acaba por auxiliar muito na questão do êxodo rural, influenciando 

também, sobre a grande concentração de pessoas, residentes nos espaços urbanos. 

Pois a divisão das terras é muito desigual, entre a população brasileira, quando o 

espaço de terra não possibilita a subsistência humana no campo, a alternativa, muitas 

vezes é mudar para o espaço urbano, a fim de encontrar outros meios para viver com 

dignidade.  

Mas é preciso salientar que este modelo, cada vez mais apoiado, só funciona 

em larga escala, por utilizar grandes quantidades de agrotóxicos, o que interfere 

diretamente na vida das pessoas, que consomem altos níveis de veneno por ano, 

diretamente através da alimentação, e indiretamente, em contato com o ar, e com a 

água. Sem contar com os impactos de destruição causados no meio ambiente em geral, 

o que inclui fauna, flora, o ar, a água e o solo.   

De outro lado,  temos a lógica camponesa, não tão famosa, e apoiada por 

grandes nomes, mas que surge a partir dos agricultores familiares, ribeirinhos, dos 

quilombolas, dos indígenas, e de todas as comunidades que sempre existiram no 

campo, que vão construindo uma outra forma de organizar a vida e a produção, além de 

resgatar fortes aprendizados tradicionais passados de geração em geração, por seus 

grupos étnicos,  (KOLLING; CERIOLI; CALDART, 2002), esse modelo, se junta 

fortemente com a luta pelo acesso à terra de forma igualitária, na diversificação do 

130 



 

cultivo, produção de alimentos orgânicos e mais saudáveis, voltada para a agricultura 

familiar, na vida em comunidade, nas relações com as pessoas e com o ambiente.  

Ao percebermos essas duas realidades contraditórias, partimos para o debate 

sobre a Educação do Campo, que se inicia com a busca pelo acesso à terra, como um 

bem social, que em tese, deveria ser um bem fracionado com igualdade, entre 

agricultores brasileiros, para que pudessem dela retirar seu sustento, e nela viver de 

maneira íntegra.  

Já no início dos acampamentos dos movimentos sem-terra, onde percebeu-se 

a necessidade do acesso à educação, aos próprios assentados analfabetos, e 

posteriormente, aos filhos dos assentados, que tinham como principal objetivo a luta 

pela terra, ou seja, para a questão do campo, a educação sempre  foi prioridade, desde 

os primeiros passos de luta, “A preocupação do MST com a escola está presente desde 

o início do movimento, em seus primeiros acampamentos e depois assentamentos por 

meio de uma necessidade objetiva: o acesso à escola por parte de crianças em idade 

escolar e de adultos analfabetos” (DALMAGRO, 2011, p.44).  

Conforme Dalmagro (2011), o MST luta por políticas públicas que almejam uma 

“escola superior a atual” onde  não se busca apenas por uma Educação no campo, mas 

com a proposta de ensino e aprendizagem pautada no modelo urbano, mas sim, uma 

Educação no e do Campo, com uma proposta diretamente relacionada com a realidade, 

o modo de vida e com as pessoas do campo, uma educação como forma de 

enfrentamento ao modelo de Educação Rural, o qual foi imposta ao povo camponês 

pela classe dominante, em meados dos anos 1930,  conforme Ribeiro (2013), esse 

modelo educacional, ofertado ao espaço rural nesta época, veio com o intuito de 

preparar a população do campo para o início do processo de industrialização no país, e 

formar mão de obra barata e subordinada para o setor industrial que se instalava no 

Brasil, neste período,  tinha como principal objetivo, educar para gerar a utilização e a 

dependência dos produtos produzidos por empresas estrangeiras, no setor agrícola 

brasileiro.  

Caldart (2009) salienta que uma Educação no campo, refere-se ao direito por 

uma educação no lugar de vivência dos sujeitos, e ao mencionar a Educação do 

Campo, têm por referência uma educação articulada à vida no campo, vinculada à 

cultura do povo camponês, a sua realidade, a sua identidade, o seu trabalho, e a suas 

necessidades humanas e sociais. A proposta de uma Educação do Campo visa a 

formação humana em todos os aspectos. 

Na perspectiva de uma Educação para o campo, Soares (2001, p.8) enfatiza o 

campo como sendo “mais do que um perímetro não urbano, é um campo de 

possibilidades que dinamizam a ligação dos seres humanos com a própria produção das 

condições da existência social e com as relações da sociedade humana”. O campo é 

visto pelo autor como um lugar completo, lugar de moradia, lazer, trabalho, vivência em 

131 



 

sociedade, troca de saberes, plantio, colheita e também lugar de educação. Para 

Caldart (2009) o campo é um lugar que:  

 
Combina luta pela terra.[...]Suas práticas reconhecem e buscam 
trabalhar com a riqueza social e humana da diversidade de seus 
sujeitos: formas de trabalho, raízes e produções culturais, formas de 
luta, de resistência, de organização, de vida (CALDART, 2009, p. 
261-262). 

 

As políticas públicas, são um dos meios mais efetivos para garantir o acesso, 

ou dar continuidade à direitos que representem às diferentes necessidades da 

população de modo geral. Em tese, uma política pública deve assegurar o direito de 

cidadania para todos os cidadãos. Seja para uma comunidade, um segmento cultural, 

social, étnico ou econômico, sem exclusões. Para Espinoza (2009) as políticas são um 

conjunto de opções/ações coletivas que se associam a decisões governamentais, que 

resultam na garantia de direitos como segurança, saúde, educação, bem-estar, previsão 

social, entre outros.  

No Brasil, programas voltados à classe trabalhadora, com o intuito de buscar 

por políticas públicas, que ampliem e garantam o acesso a direitos básicos à camada 

popular, têm sido, em sua maioria, buscados pela própria população, que de alguma 

maneira se sente excluída no campo dos direitos sociais, a exemplo disso, no decorrer 

da história, temos os grupos de mulheres, os povos indígenas, os afrodescendentes, os 

homosexuais, os agricultores familiares, entre outros. 

 Infelizmente, a luta pelos direitos sociais, assim como a Educação do Campo, 

vai nesta mesma perspectiva, é resultado de lutas sociais, momentos de enfrentamento 

e de resistência, com iniciativas da própria população camponesa, a fim de se fazer 

garantir direitos fundamentais para uma vida digna no meio rural. 

Não podemos deixar de citar esses grupos, pois se hoje possuem uma 

legislação que os protege, uma lei que lhes têm alcançado, é por mérito de seus 

próprios esforços, enquanto grupo social, porém, sabemos que ainda temos um longo 

caminho no que diz respeito a luta contra o preconceito, a discriminação e a violência. 

No entanto, o principal foco desta pesquisa, é a população indígena, que assim 

como o movimento sem-terra, têm se organizado frente às retomadas de seus territórios 

originários, tendo como objetivo, a garantia do direito ao acesso à terra, e com isso, 

contribuir na construção de sociedades mais democráticas, buscando por políticas 

públicas que garantam seus direitos básicos.  

Além disso, a prioridade elitista, desde a “descoberta” do território nacional,  

foram os programas de colonização, o que ocasionou uma distribuição desigual de parte 

das terras públicas, que foram destinadas a grandes fazendeiros estrangeiros, 

empresas capitalistas, e para alguns poucos camponeses sem terra.  

A questão da Reforma Agrária (principal bandeira do MST) ganha força, a partir 

de 1984-1985, pós ditadura militar, com a retomada do regime democrático, juntamente 

132 



 

com os movimentos sociais camponeses, assim como outros movimentos sociais em 

prol da ampliação do campo dos direitos populacionais e trabalhistas.  

A partir da busca pela Reforma Agrária, pelos movimentos sociais, 

principalmente com a organização do  MST, (Movimento dos Trabalhadores sem Terra), 

outros aspectos também ganham força, como a valorização da identidade do 

homem/mulher do campo, a agricultura familiar, e também a educação com enfoque na 

população que vive e trabalha no campo, inicialmente contemplando os pequenos 

camponeses, os assentados e acampados da reforma agrária, incluindo mais tarde, 

todos os povos que dependem do campo para produzir a sua subsistência, entre eles os 

povos indígenas. Nessa proposta de educação, os próprios sujeitos do campo 

tornam-se os protagonistas de suas histórias 

Segundo Kolling, Cerioli e Caldart (2002, p.16) os sujeitos considerados do 

campo, no Brasil, hoje são: os “pequenos agricultores, quilombolas, povos indígenas, 

pescadores, camponeses, assentados, reassentados, ribeirinhos, povos da floresta, 

caipiras, lavradores, roceiros sem-terra, agregados, caboclos, meeiros, bóia-fria, entre 

outros”. Kolling, Nery e Molina (1999) salientam que a Educação do Campo se trata de 

uma educação voltada para um público específico, o público que integra, vive e trabalha 

no espaço rural, do nosso país. 

Nessa perspectiva de educação diferenciada, que vise a totalidade da 

população camponesa, além de valorizar a sua identidade, desmistificando a imagem 

esquecida, mal vestida e caipira, veiculada e reforçada no Brasil, por muitos anos, 

emerge com força, luta e resistência, a Educação do Campo.  

Este estudo, buscou investigar, partir da Educação do Campo, conceitos e a 

própria atividade concreta da Educação do Campo, bem como a Educação Indígena, na 

prática, através de uma comunidade Indígena Guarani, e como essa educação, vem 

sendo trabalhada, em um município da região norte do Rio Grande do Sul, além disso, 

compreender um pouco mais sobre a Educação Escolar Indígena, diferenciando-o da 

Educação Indígena.  

A pesquisa tem como tema principal descrever a luta do povo indígena guarani, 

da Aldeia Mato Preto, no município de Erebango -RS,  para garantir o acesso a terra e a 

educação para sua comunidade no seu lugar de vivência, além de ofertar um ensino e 

aprendizagem contextualizado com a sua realidade. 

Saliento que, por delimitar-se a uma única comunidade indígena, não é 

possível generalizar os resultados obtidos neste estudo, a todas as realidades do campo 

e indígenas nacionais, mesmo que passem por realidades parecidas entre si. Porém, 

isso não altera em nenhum momento, a credibilidade da pesquisa, pois retrata uma 

realidade específica, além de se basear em diversos autores, para a análise e reflexão 

dos temas envolvidos, além do mais, esta pesquisa visa contar um pouco da história, 

percurso e tradição deste povo nativo brasileiro.  

 

133 



 

 

2.​ A Educação do Campo e a Educação Indígena 
 

A Educação do Campo, é uma conquista vinda do resultado da luta e da 

organização do povo camponês2, que busca cada vez mais por políticas públicas que 

garantam o acesso à terra, e também à educação no lugar de vivência e de produção de 

subsistência dos sujeitos camponeses, que valorize cada vez mais, a identidade e a 

figura do homem/mulher do campo, além de defender um modo de vida preocupado 

com o meio ambiente.  

Partindo disso, buscamos compreender, por que os documentos e textos 

constitucionais demoraram tanto tempo para reconhecer este direito, e até mesmo 

reconhecer a riqueza cultural, e a população camponesa, que eram a maioria, desde o 

início da colonização do país, e se tratando dos povos indígenas, mesmo antes da 

“descoberta” do Brasil, já eram os donos desta terra, mas que também demoraram 

muito tempo para serem contemplados até mesmo como cidadãos brasileiros mediante 

os textos constitucionais.  

 Conforme Santos (2001, p.10), percebe-se, que aspectos como a educação 

para o meio rural, sequer foram mencionadas nos textos constitucionais de 1824 e 1891, 

partindo do pressuposto que o Brasil neste período, era de origem eminentemente 

agrária, o que evidencia “de um lado, o descaso dos dirigentes com a educação do 

campo e, do outro, os resquícios de matrizes culturais vinculadas a uma economia 

agrária apoiada no latifúndio e no trabalho escravo”. Mesmo com o decorrer do tempo, 

as cartas constituintes pouco olham as necessidades educacionais para a população do 

campo, tão pouco para as populações indígenas, os quais são os povos originários do 

território brasileiro. Além disso, mesmo com o avanço da Educação do Campo, ainda 

hoje, temos enfrentado vários desafios, entre eles, o aumento do número de escolas do 

campo sendo fechadas. 

Mesmo com todos os debates mediante a Educação do Campo, e sobre os 

reflexos resultantes do fechamento dessas escolas, tanto para os estudantes, ou para a 

comunidade camponesa em geral, Peripolli e Zoia (2011), nos trazem números referentes 

ao fechamento das escolas no meio rural, nos últimos anos. Os autores destacam que 

entre os anos de 2002 e 2011, cerca de 24 mil escolas encerraram suas atividades, “em 

menos de 10 anos, o número de escolas do campo que eram 107.432 (2002), foi reduzido 

para 83.036” (p. 194). Sanceverino e Mohr (2016), trazem um número ainda menor, de 

escolas em funcionamento, sendo 79.388 escolas.   

2 Ao mencionar  “o povo camponês”, ou aos “povos do campo”, nesta pesquisa refere-se a 
realidade do campo brasileiro, onde  Kolling, Cerioli e Caldart (2002, p.16) consideram como 
povos do campo: os “pequenos agricultores, quilombolas, povos indígenas, pescadores, 
camponeses, assentados, reassentados, ribeirinhos, povos da floresta, caipiras, lavradores, 
roceiros sem-terra, agregados, caboclos, meeiros, bóia-fria, entre outros”. 

134 



 

Salienta-se que o fechamento das escolas do campo seja um dos grandes fatores 

que influenciam na migração dos camponeses, principalmente para o setor urbano, porém, 

Peripolli e Zoia (2011) confirmam que a escola, por si só, não é responsável por fixar, ou 

garantir a permanência dos povos no campo, mas há todo um cenário que precisa 

possibilitar e permitir uma vivência e subsistência de forma plena no campo.  

Cabe-nos refletir não apenas sobre o fechamento das escolas do campo, mas sim 

qual seria o real motivo o qual tem levado ao fechamento dessas escolas, seria uma jogada 

do agronegócio, sob influências neoliberais, para obter o esvaziamento do campo sem 

maiores resistências? Há ainda hoje, um cenário de possibilidades que permita realmente 

uma vida e cultivo no campo, sem a utilização de produtos como fertilizantes,  agrotóxicos, 

sementes modificadas, monocultura, entre outras condições?  

Para Albuquerque (2011) “o fechamento das escolas no campo nos remete a olhar 

com profundidade que o que está em jogo é algo maior, relacionado às disputas de projetos 

de campo”. 

 
O fechamento das escolas do campo, hoje, não pode ser tratado como um 
fenômeno isolado da realidade e/ou das discussões outras que envolvem o 
campo. Se não houver este entendimento, seremos levados, mais uma 
vez, a ver os problemas da escola como sendo da escola, ou seja, como 
partindo dela mesma, sem olhar para um conjunto de condicionantes que 
se colocam como verdadeiras “cercas” nesse novo cenário que vem se 
produzindo no campo, o do campo sem gente, sem escola; o campo do 
vazio camponês. Faz-se urgente nos perguntarmos: que projeto de campo 
queremos? O que defende e propõe políticas voltadas a atender os 
interesses da classe burguesa (latifundiários, monoculturas, campo sem 
gente, sem escolas); ou um projeto que interessa aos trabalhadores do 
campo (terra de trabalho, multicultivos, mão-obra, renda, gente, escola. 
(PERIPOLLI, ZOIA, 2011 p.199). 

 

É nessa realidade, de total abandono, do espaço rural brasileiro, da agricultura 

familiar empobrecida, escolas sendo fechadas, o povo camponês deixando suas terras e 

migrando para os espaços urbanos, “o que implica em dizer que o controle do espaço 

agrário fica nas mãos das grandes empresas agropecuárias nacionais e internacionais, ou 

seja, dos grandes grupos econômicos” (p.199).  

A nucleação escolar tem sido uma alternativa apresentada pelo governo, 

nacionalmente, mesmo entre muitos fatores negativos ligados à aprendizagem e a 

interação dos alunos no novo ambiente, temos também, o longo tempo de trajeto percorrido 

pelos alunos, de suas casas até as escolas, além do transporte utilizado, que em algumas 

situações não se encontra em boas condições, temos ainda, muitas estradas precárias, 

tornando o trajeto ainda mais perigoso.  

 O cenário mais comum nos dias de hoje, têm sido comunidades do campo 

abandonadas, casas fechadas, com pouquíssimos moradores, e as escolas fechadas. Para 

Peripolli e Zoia (2011, p. 200) “experiências das nossas pesquisas demonstram que o 

fechamento das escolas do campo é apenas o princípio do fim. O fechamento das escolas 

135 



 

é seguido pelo fechamento da igrejinha, do campo de futebol, do clube recreativo, dos 

encontros de famílias, enfim, torna-se de fato um espaço sem gente”. 

Não podemos deixar de citar que muitos são os obstáculos percorridos ainda nos 

últimos anos, no que se refere a Educação do Campo, a exemplo disso: “o Ministério 

Público gaúcho e a Secretaria Estadual  de  Educação assinaram um Termo de 

Ajustamento de Conduta, em dezembro de 2008, determinando o fechamento das escolas 

itinerantes do Movimento dos Trabalhadores  Rurais Sem Terra (MST)” (BREITENBACH, 

2011, p.117). Desde então, muitas escolas do campo, foram fechando suas portas, porém 

algumas delas continuam de portas abertas, realizando suas atividades com resistência e 

luta, pelo direito de garantir o estudo do campo e no campo, contemplando as pessoas que 

lá residem.  

Porém, segundo o site da CPERS, em Abril de 2020, o governador gaúcho Eduardo 

Leite, propõe a redução e em alguns casos até extingue o adicional de Difícil Acesso, que é 

um benefício que servia como incentivo aos educadores que trabalham em locais como 

escolas periféricas, localizadas em regiões violentas ou situadas em lugares distantes, que 

é o caso das escolas do campo e escolas indígenas. Esse adicional objetiva auxiliar os 

professores com o custo de gastos como combustível ou passagens utilizadas para se 

locomover até estes lugares. Com isso, estima-se que mais escolas do campo possam 

fechar suas portas, pois sem este auxílio, fica muitas vezes inviável a locomoção dos 

professores até o ambiente escolar.  

Sabe-se que a escola é ponto de referência na comunidade onde está inserida, 

principalmente quando falamos em escolas localizadas no espaço do campo, partindo 

desse pressuposto, existe a preocupação de compreender quais os reflexos sentidos na 

vida dos educandos e na sua trajetória escolar, assim como também para a própria 

comunidade em geral, quando uma escola do campo sofre pelo processo de encerramento 

de suas atividades.  

Por abranger diversos grupos de culturas, identidades e modos de viver diferentes, a 

Educação do Campo, acaba por se tornar muitas vezes complexa, o que requer 

conhecimentos mais profundos sobre os diferentes contextos que a integram, bem como 

dos seus diferentes sujeitos, entre eles contempla-se o grupo dos povos indígenas. A 

Educação Indígena hoje é uma modalidade de educação regulamentada pelos artigos 78 e 

79 da LDB, e que faz parte da Educação do Campo. 

E é perante esta realidade, de abandono e descaso com o campo e a própria 

Educação do Campo, que enfatizamos a importância da resistência e da luta,  que alguns 

povos ainda têm mantido perante o espaço rural, entre esses povos, destacamos a 

comunidade Guarani do Mato Preto, no município de Erebango-RS, noroeste do Estado do 

Rio Grande do Sul.  

 
 
 

136 



 

3.​ A comunidade indígena Guarani do Mato Preto, Erebango-RS 
 

A aldeia Indígena Guarani Mato Preto, começou a ser retomada entre os anos 

de 2003 e 2004, com início dos acampamentos feitos pelos indígenas Kaingangs, logo 

após, aos poucos, famílias da etnia Guarani foram se instalando no local. De início as 

casas eram todas improvisadas, com lonas, pedaços de madeira, de compensado, e em 

sua maioria eram de chão batido, sem água e luz instaladas,  mas o fogo de chão, não 

faltava em cada casa da comunidade. Esta situação de acampamento improvisado 

durou aproximadamente 14 anos.  

A comunidade Guarani, do Mato Preto, fica no noroeste do estado do Rio 

Grande do Sul, abrangendo perímetros dos municípios de, Erebango (12,03%), Getúlio 

Vargas (87,40%) e uma pequena parte do município de Erechim (0,97%), na antiga 

Floresta Mato Preto, às margens da ERS 135.  

Estima-se que o povo Guarani tenha sido expulso desta localidade por volta 

dos anos 1930, logo após,  grande parte da floresta tenha sido devastada por colonos 

plantadores de soja, assentados pelo estado, na época. 

A pesquisa tem como objetivo geral, analisar e descrever a luta do povo 

indígena guarani, da Aldeia Mato Preto, no município de Erebango -RS,  para garantir o 

acesso a terra e a educação para sua comunidade no seu lugar de vivência, além de 

ofertar um ensino e aprendizagem contextualizado com a sua realidade, a fim de 

fortalecer a cultura e a  identidade indígena, tendo como campo de pesquisa a Escola 

Estadual Indígena de Ensino Fundamental Vicente Karaí Okendá. Metodologicamente, 

trata-se de uma pesquisa de abordagem qualitativa, limitando-se a um estudo de caso, 

utilizando como instrumento de coleta de dados a entrevista semi estruturada, que 

contou com a participação de dois entrevistados diretamente ligados à realidade 

observada.  

Primeiramente, foi preciso compreender um pouco mais sobre o território onde 

hoje se localiza a comunidade Mato Preto, como já mencionado no início deste estudo, 

existem várias contradições que envolvem a realidade do campo brasileiro nos dias 

atuais, e a modalidade da Educação do campo não está desvinculada da realidade rural.   

Enfatizo que a região norte do Estado do Rio Grande do Sul, sempre foi uma 

área palco de disputas e conflitos, e o cenário deste estudo está fortemente relacionado 

a esta situação. De um lado temos o agronegócio, fortemente preparado para produzir 

para o capital, como uma forma de produção da agricultura que visa principalmente a 

lucratividade, contando com uma mecanização pesada e avançada tecnologicamente e 

o cultivo da monocultura, como já mencionado anteriormente, esse modelo, só funciona 

com a utilização de grandes quantidades de agrotóxicos, o que interfere diretamente na 

vida das pessoas, que consomem altos níveis de produtos tóxicos, além dos impactos 

de destruição causados no meio ambiente em geral, o que inclui fauna, flora, o ar, a 

água e o solo.   

137 



 

Além disso, temos os colonos moradores da região e arredores, que não 

aceitam a retomada do território pelos indígenas e entraram na justiça contra o caso, o 

que acaba dificultando muito a regulamentação da aldeia pelo Ministério da Justiça.  

De outro lado,  temos a lógica camponesa, em destaque, neste estudo, os 

povos indígenas da etnia Guarani, que tem um outro modo de produção e cultivo, além 

de uma outra forma de organizar a vida em comunidade, e principalmente o contato com 

a terra muito relacionado à sua tradição, na diversificação do cultivo, na produção de 

alimentos orgânicos  e saudáveis.  

Atualmente, a aldeia não está totalmente regularizada, porém conta com a 

Portaria de n° 2.222 de 2012, do Ministério da Justiça, onde declara a área como 

ocupação tradicional. Por questões jurídicas, a maioria do território delimitado pela 

FUNAI e pelo Ministério da Justiça, como aldeia indígena Mato Preto, ainda se encontra 

na posse dos agricultores. Segundo a antropóloga, responsável pelos dados da 

demarcação, há uma grande extensão de terras ocupadas irregularmente por colonos 

em áreas reservadas à etnia Guarani em todo o estado do Rio Grande do Sul, e cerca 

de 4000 hectares pertencem a esta localidade em questão, porém, apenas 4,09 

hectares estão sendo ocupados pela etnia Guarani atualmente.  

Após o reconhecimento do local como área de ocupação tradicional, em 2012, 

grande parte dos agricultores da redondeza se organizaram e entraram na justiça, com 

pedido de recurso, para anular a Portaria 2.222, porém, o processo acabou parando na 

4a região, em Porto Alegre. O que acabou atrasando alguns projetos que a comunidade 

vinha desenvolvendo, entre eles, a construção da escola local.  

Apesar de ser reconhecida como terra de ocupação indígena no ano de 2012, a 

aldeia só iniciou as atividades escolares em 2018, mas a solicitação para que houvesse 

uma escola na aldeia foi feita logo após o reconhecimento da Portaria 2.222, pois os 

alunos guaranis, apresentaram muitas dificuldades para adaptação, tanto na escola 

indígena Kaingang, próxima à aldeia, onde frequentaram por um período, como também 

na escola Estadual, não indígena, localizada na área urbana do município de Erebango, 

onde também frequentaram, nos anos iniciais do Ensino Fundamental.  

138 



 

 
Figura 1: Localidade demarcada como aldeia Indigena Guarani Mato Preto. 

 

 

Na figura 1, temos a representatividade da área reconhecida pelo Ministério da 

Justiça e pela FUNAI, como território de ocupação tradicional, porém, grande parte 

desse território ainda se encontra em posse dos agricultores locais.  

Na aldeia indígena Guarani Mato Preto, atualmente vivem 27 famílias, o que 

resulta em torno de 104 pessoas, destas, 20 são alunos da escola da aldeia, que 

estudam ali do 1° ao 5° ano do Ensino Fundamental, em uma turma multisseriada, 

atendidos por apenas um professor de magistério, que atualmente cursa licenciatura em 

Educação do Campo: Ciências da natureza, pela Universidade Federal da Fronteira Sul- 

Campus de Erechim/RS. 

 

 

4.​ A educação na aldeia: Aspectos que se relacionam com a Educação 
do Campo e MST. 

 

Na tarde do dia 29 de Setembro de 2022, foi realizada uma visita à escola da 

comunidade indígena Guarani, do Mato Preto, Erebango/RS, onde as dependências da 

escola da comunidade foram conhecidas, e mais tarde, organizou-se um momento de 

conversa e troca de idéias com membros da comunidade Mato Preto.  

Neste momento, foram ouvidas duas pessoas ligadas à reserva indígena e 

também à escola da comunidade, com o intuito de saber um pouco mais sobre a 

139 



 

trajetória da busca pela terra, e também, posteriormente à busca pela educação, no 

lugar de vivência desse povo.  

Conforme relatos, a retomada do território teve muito a ver com a questão da 

expulsão dos indígenas, pelo estado, já na década de 1930. Neste período, o SPI 

(Serviço de Proteção ao Índio), criou algumas reservas "núcleo" para abrigar indígenas 

de todas as regiões, como forma de desocupar as áreas onde viviam povos indígenas,  

para realizar o cultivo da agricultura, sob fortes influências neoliberais.  Uma das aldeias 

criadas neste período foi a aldeia de Cacique Doble, onde foram concentrados 

indígenas Kaingangs, (a maioria), Guaranis, Guaranis Mbya e Guaranis Nãndera, que 

viviam próximos à região. Para Taffarel e Júnior (2011): 

 
A ocupação colonialista e agora a dominação imperialista continuam 
impondo a destruição dos povos indígenas, principalmente no que diz 
respeito à apropriação, expropriação das fontes energéticas, a 
biodiversidade e os polos aquíferos; ou seja, a destruição dos 
"obstáculos" no caminho da privatização de tudo que é essencial a vida 
humana, para transformar isto em fontes de lucro para os capitalistas 
(p. 190).  
 

Nesta perspectiva, temos a luta e a resistência de vários povos, no espaço do 

campo, entre eles, os povos indígenas, que vão exatamente contra a correnteza 

capitalista, exemplo disso, são as retomadas de seus territórios, onde fixam suas raízes, 

e em comum com as lutas do MST, também investem na busca pela educação no seu 

lugar de vivência, porém, uma educação que os represente.  

Ao interferir no habitat de cada etnia indígena, para dar espaço ao agronegócio, 

na época, o estado acaba por não respeitar as diferenças individuais existentes entre 

cada uma das etnias indígenas. O movimento de desocupação territorial, não ocorreu 

apenas no norte do Rio Grande do Sul, mas em todo o território nacional onde se tinha o 

projeto de ampliação do cultivo do agronegócio. Soligo e Mohr (2016), salientam que: 

 
A política de nucleação, além de interferir no processo de 
aprendizagem dos alunos que enfrentam dificuldades de deslocamento, 
causa também o desenraizamento cultural por oferecer um modelo 
educacional urbano diferente da vivência diária, desprezando a vida 
camponesa (p. 175). 

 

Ao mesmo tempo em que aldeias indígenas eram evacuadas, e muitas vezes 

até exterminadas violentamente, famílias de pequenos agricultores, ligados à agricultura 

familiar, também eram cada vez mais abandonados pelo estado, e assim, acabaram por 

se enfraquecer, o que aumentou ainda mais os números do êxodo rural na época. 

Conforme Taffarel e Júnior (2011) estima-se que cerca de 1300 línguas 

indígenas diferentes eram faladas no Brasil há 500 anos, hoje seriam faladas cerca de 

180 línguas indígenas diferentes entre os povos, porém, os autores não incorporaram a 

este número, as populações indígenas que, ainda hoje, vivem isoladas, e não tiveram 

contato com os não indígenas. Por este motivo suas linguagens e culturas, ainda não 

140 



 

puderam ser estudadas ou classificadas. Os autores, ainda mencionam que, uma única 

língua indígena, de determinado grupo/etnia pode se subdividir em diferentes dialetos, 

conforme a região do país onde esses povos residem, o que acaba diferenciando ainda 

mais, cada grupo étnico. 

 
"Há sociedades indígenas que, por viverem em contato com a 

sociedade brasileira há muito tempo, acabaram por perder sua língua 

original e por falar somente o português" (Extraído de Funai.gov). 

 

Na realidade “nucleada”, onde viviam os indígenas Guaranis, essas diferenças 

de linguagem eram percebidas, e a questão de hierarquia entre os grupos também era 

algo que acabava interferindo na vida deste povo. Como menciona o entrevistado 1, ao 

relatar sobre a época vivida com outras etnias na aldeia de Cacique Doble:  

"Vivíamos na mesma comunidade, mas em um espaço separado dos 

Kaingangs, mas que muitas coisas que eram feitas pelo povo Guarani tinha que ser 

autorizado por eles, por exemplo, pra fazer uma roça lá, pra derrubar uma capoeira, 

fazer um roçado lá, tinha que ser autorizado por eles, mas mesmo assim, os Guaranis 

viveram durante muitos anos lá, mas com a esperança de arrumar um lugar só pra nós".  

Durante este período, os Guaranis, começaram a procurar um lugar para a 

aldeia, própria para sua etnia,  entre pesquisas, mapas e informações, encontrou-se um 

mapeamento do ano de 1930, do território da antiga floresta do Mato Preto, quando os 

indígenas foram retirados deste lugar, de uma pequena área de 223 hectares 

reservados pelo estado ao povo Guarani na época, porém, que não estavam sendo 

utilizados. O que então levou os Guaranis a retornarem para este lugar no ano de 2003, 

onde vieram acampar cerca de 12 famílias.  

Para Paulo Freire (1975), as situações que causam dano a alguém ou a um 

grupo social, que em geral são os menos favorecidos, seria como uma espécie de 

bumerangue, "a violência dos opressores que os faz também desumanizados, não 

instaura uma outra vocação - a do ser menos. Como distorção do ser mais, o ser menos 

leva os oprimidos, cedo ou tarde, a lutar contra quem os fez menos" (p. 30,31). Para o 

autor, este movimento seria uma forma de recuperação da humanidade roubada pelos 

opressores. 

Na teoria, seria mais fácil conseguir reivindicar o território, tendo em vista que a 

área estava reservada em documentações, porém ao chegar na região, o povo guarani 

se deparou com o território ocupado, por colonos, e em sua maioria coberto por 

plantações, mesmo assim, iniciaram os acampamentos.  

No início, os alunos da etnia Guarani frequentavam a escola da comunidade 

Kaingang, não conseguindo se adaptar, posteriormente passaram a frequentar a escola 

Estadual da cidade de Erebango, porém, a realidade do ensino era distinta, tanto em 

uma, quanto na outra escola, por ser realidades, culturas e linguagem diferentes, o que 

141 

http://www.funai.gov.br/indios/fr_conteudo.htm


 

acabou interferindo na aprendizagem inicial dos alunos. Muitas vezes o professor da 

reserva acabava indo até as escolas fora da aldeia, para acompanhar os alunos 

guaranis, auxiliando-os na aprendizagem.  

De 2003 a 2022, na aldeia houve aumento de 12 famílias para cerca de 27 

famílias, o que totaliza atualmente 104 pessoas. Com o aumento gradual da população 

indígena, na aldeia guarani, houve também, a preocupação com a educação das 

crianças e jovens da aldeia, dando ênfase então, há iniciativa para buscar uma 

educação escolar no próprio território Guarani, ao menos, para contemplar as séries 

iniciais do Ensino Fundamental, que é a fase onde as crianças ainda falam 

majoritariamente na linguagem materna, e que têm maior dificuldade ao interagir com a 

língua Portuguesa.  

Dalmagro (2011) menciona que as experiências educacionais ligadas aos 

processos de luta de classes, e de transformação social, acabam por refletir-se 

posteriormente na organização da própria comunidade, como um todo, articulando a 

reflexão e a ação, sobre as vivências dos diferentes grupos sociais e seus processos 

formativos. 

A história da escola indígena, ou da Educação Escolar Indígena,  (esta em 

particular) se aproxima muito das escolas itinerantes do MST, pois têm em si, o mesmo 

objetivo, ofertar o direito à educação nos espaços de luta pela terra, além disso, 

valorizar a cultura, a linguagem e todos os aspectos tradicionais que formam a 

identidade indígena, em cada etnia. Babniuk e Camini (2012) salientam que a "escola 

itinerante é a denominação dada às escolas localizadas em acampamentos do 

Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), movimento social que parte da 

reivindicação pelo acesso a terra, articulando-os ao projeto de transformação social”. (p. 

331) As autoras ainda destacam que as escolas itinerantes assim, são denominadas por 

acompanhar a luta para a Reforma Agrária, assegurando durante o período de 

acampamento, a escolarização aos trabalhadores do campo e seus filhos.  

A estrutura física dos domicílios hoje encontrados na reserva, tanto a 

iluminação das casas e do campo de futebol da aldeia e até mesmo a própria Escola 

Estadual Indígena de Ensino Fundamental Vicente Karaí Okenda, foi um projeto de 

indenização, fechado com uma empresa de linha de transmissão de iluminação, em 

2017. A escola, hoje, ainda funciona em uma estrutura feita primeiramente com o 

objetivo de moradia, pois ao entrar com recurso para a construção da escola pelo 

estado, em um primeiro momento, não obtiveram sucesso. 

-(Entrevistado 1)“Se tratando da estrutura da escola, tanto da estrutura da comunidade 

que se têm hoje, as casas todas padronizadas, feitas de madeira própria para 

construção, com banheiro, acesso a luz e água, em cada casa, não foi iniciativa dos 

órgãos de proteção dos direitos indígenas, pelo contrário, foi uma casualidade, um 

acordo com uma empresa de iluminação, em forma de um projeto de compensação, 

pelo motivo da empresa abranger as terras onde residem os indígenas, para a 

142 



 

construção de um percurso menor de energização, o que para a empresa poupou 

milhões de reais, e que para a aldeia resultou em forma de indenização. Foi acordado 

entre os responsáveis pela aldeia e pela própria empresa, que esta indenização 

resultasse em moradias para as famílias que se encontravam a vários anos em situação 

de  acampados” 

 No ano de 2018, as atividades na escola tiveram início, e ainda atualmente, a 

escola funciona em uma estrutura improvisada, tendo apenas uma sala de aula, que 

abriga todas as turmas, um banheiro, a secretaria e a biblioteca também estão 

improvisadas em um mesmo espaço, considerado pequeno, para que 20 alunos possam 

ter acesso a um ambiente propício à leitura. Além disso, os entrevistados mencionaram 

que o ambiente onde hoje é a cozinha da escola, foi feito após o reconhecimento e o 

funcionamento da escola, com verbas destinadas pelo estado, porém, o espaço ainda é 

pequeno, e no mesmo espaço é guardada a alimentação destinada a merenda escolar, 

e ainda, é ali que as refeições são preparadas e servidas, além do mais, os produtos de 

limpeza da escola são guardados neste mesmo espaço, bem à frente da mesa onde são 

feitas as refeições.  

Porém, a escola mesmo funcionando de maneira improvisada, não perde sua 

importância, para Dalmagro (2011), " a escola é vista como um espaço onde crianças e 

adolescentes estão se formando como seres humanos integralmente" (p.46). E para a 

etnia guarani do Mato Preto, a escola é a ponte entre o conhecimento tradicional 

indígena, com o conhecimento do não indigena, desde a linguagem, os materiais 

didáticos, e futuramente à tecnologia, também no ambiente de aprendizagem escolar.  

-O Entrevistado 2 salienta que: “Os recursos da escola atual não foram subsidiados pelo 

estado, a não ser a ampliação, onde hoje é a cozinha da escola”. Por mais que o espaço 

da escola seja pequeno, realmente é um espaço muito bem organizado. Na figura 2, a 

seguir, percebemos que a Escola Estadual Indígena de Ensino Fundamental Vicente 

Karaí Okenda, funciona ainda em uma estrutura destinada primeiramente à moradia.  

  

 

143 



 

Escola Estadual Indígena de Ensino Fundamental Vicente Karaí Okendá (Mato Preto). Início das 
atividades em 2018. Figura 2: A estrutura da escola. 

 

Segundo um dos entrevistados, há um novo projeto em andamento, para que 

seja feita a construção física da escola de acordo com a regulamentação legal, e que 

com um tamanho físico mais amplo, que possa atender um número de alunos maior, 

além de possuir espaços adequados para as refeições, biblioteca e talvez ainda, sala de 

informática.  

Se falando em Escolas do Campo, não é novidade que em sua maioria 

funcionam de forma precária, improvisada ou irregular, pois a permanência das pessoas 

no campo, não é um movimento apoiado pelo chamado “progresso” capitalista, pelo 

contrário, o que temos visto, com maior frequência  na atualidade, são escolas do 

campo sendo fechadas, comunidades inteiras sendo extintas, e as poucas escolas que 

ainda temos nos espaços rurais, lutam diariamente, para continuar suas atividades. 

Essa situação não está posta por acaso, mas, sim, com suas intencionalidades, 

disfarçadas de falta orçamentária, melhor ensino no espaço urbano, do abandono e 

desvalorização da agricultura familiar.  

Terra (2016) defende que  "não é preciso destruir a cidade para o campo existir, 

mas que ambos consistem em espaços que possuem lógicas e tempos próprios, ambos 

com seus valores e saberes" (p. 162), porém, a ideia implantada, pelo sistema, é 

totalmente o contrário, se desvaloriza o campo, as sementes crioulas, a forma saudável 

de lidar com a terra e os alimentos nativos. 

Na figura 3, a seguir temos as imagens tiradas do dia da conversa na 

comunidade. As duas primeiras retratam a sala de aula da escola, onde são  percebidos 

nas paredes cartazes, tanto ensinando o alfabeto português, quanto a linguagem 

Guarani. Ao lado, temos a imagem do espaço onde são guardados os livros e alguns 

materiais didáticos, no mesmo espaço temos a porta que dá acesso ao banheiro da 

escola, é nesta sala também, que ficam os equipamentos, como impressora, e 

computador, (não aparecem na imagem), os quais são utilizados pela diretora da escola.  

 

 
144 



 

Figura 3: A Sala de aula e a Biblioteca da escola. 
 

Na figura 4, temos o lugar que foi destinado à cozinha da escola, neste espaço 

são guardados os alimentos, cozidos e servidos para os alunos. Vão para o lanche 4 

alunos por vez, pois o espaço é pequeno, e há no local apenas uma mesa para que seja 

feita a alimentação. 

 Segundo o entrevistado 2, é também neste espaço que os materiais para 

limpeza são guardados, pois é o único lugar que os alunos não teriam livre acesso, 

apenas durante as refeições.  Porém, salienta que: “o ideal seria termos um lugar, uma 

sala, só para guardar os produtos de limpeza, por que não é bom, que fiquem próximos 

aos alimentos, sabemos que não é o certo, mas é o que podemos fazer no momento” . 

 

 
Figura 4: A cozinha da escola. 

 

Entre dificuldades, e avanços, destacamos a aprendizagem que tem ocorrido 

na escola.  

Na escola da aldeia, os alunos têm acesso ao conhecimento considerado 

universal, mas também, trazem consigo os conhecimentos tradicionais da própria cultura 

indígena, ou seja, a Educação Indígena, que se diferencia da Educação Escolar 

Indígena, mas que neste contexto ela acaba sendo trabalhada também no ambiente 

escolar, até mesmo para que os alunos consigam compreender melhor os conteúdos 

curriculares.  

Além de terem a aprendizagem na língua materna, os alunos também têm a 

interação com a língua portuguesa, além de terem uma dualidade entre o entendimento 

dos conteúdos indígenas e não indígenas, isso tudo ministrado por apenas um 

professor, que é morador da aldeia, e pertence à etnia Guarani, o  que já é algo muito 

importante, pois segundo Terra (2016) a maioria dos professores que atuam em escolas 

do campo, não são pertencentes às comunidades, nem moram no entorno delas. Essa 

aproximação, auxilia o professor a compreender a realidade onde seus educandos estão 

inseridos, e entender como interagir com eles por meio do conteúdo programado. 

145 



 

De acordo com MST (2006, p. 9) "A escola é um lugar próprio ao aprendizado 

de juntar teoria e prática, através da aproximação/ produção de conhecimento que se 

articula a reflexão sobre as vivências dos sujeitos nos diferentes processos sociais 

formadores". Como sabemos, a Educação do campo possui características próprias, 

entre elas a flexibilidade pedagógica, e está muito relacionada à luta de classes.  

Essa flexibilidade está na forma pedagógica, mas também no calendário 

escolar, como na forma de alternância, o exercício da língua materna em sala de aula, 

além outras particularidades, que valorizam os sujeitos do campo, que acabam se 

sentindo parte atuante, desse processo de ensino e aprendizagem,  permitindo seu 

enraizamento tanto no lugar onde tem voz, quanto na sua própria história, cultura e 

tradição, sem deixar de ter acesso aos conhecimentos universais, construídos durante a 

caminhada intelectual, do ser humano, também chamados de conhecimentos 

acumulados.  Para Terra (2016), o campo caracteriza-se como "… um espaço que é, ao 

mesmo tempo, resultado e produtor de cultura, onde os sujeitos agem e interagem em 

comunidades. Nesse espaço, a escola apresenta-se como lugar de encontro, 

reconhecimento e identificação dos saberes e construção de novos conhecimentos" (p. 

161). 

Um exemplo disso é trazido ao diálogo, quando o entrevistado 1 cita sobre a 

dualidade no entendimento sobre as estações do ano, onde ele explica:  

“Dentro do conhecimento do não indígena existem quatro estações do ano, a 

primavera, o verão, o outono e o inverno, e isso é trabalhado com os alunos, mas na 

nossa cultura, existem apenas duas estações, o ano velho e o ano novo, o ano velho é o 

tempo onde tudo que existe na natureza acaba desaparecendo, por exemplo as folhas 

das árvores caem, os pássaros acabam sendo menos vistos, já no ano novo, tudo se 

renova, temos flores, novas folhas nas árvores, e os pássaros voltam a aparecer, essas 

duas versões são trabalhadas em sala de aula, tanto na língua guarani, como na língua 

portuguesa”.  

A escola muitas vezes é valorizada apenas como um espaço ao conhecimento 

universal, conhecimento que vai se acumulando, sem muitas vezes se tornar 

significativo, àquela realidade, porém, neste movimento, estes conhecimentos são 

trazidos, e se articulam também aos conhecimentos indígenas.  

Paulo Freire (1975) defende a educação como prática da liberdade, na qual os 

sujeitos acabam por se tornar protagonistas do processo de ensino e aprendizagem, 

uma educação que induz a reflexão e na conscientização do mundo e da sua realidade, 

ou seja, diferentemente da educação capitalista, alienante, que ele chama de 

transmissão de conhecimento, ou depósito de informações. 

Percebemos, assim, que nesse lugar há duas formas de entender as estações 

do ano, e que nenhuma delas está errada, são apenas óticas distintas de se ver a 

natureza. Taffarel e Júnior, salientam que assim como a Educação do Campo deve ser 

146 



 

considerada como uma particularidade do universal, a Educação Indígena também é 

uma particularidade do universal.  

 
Os povos indígenas são também responsáveis pela formação do Brasil, 
um país de vasta extensão territorial, cuja população é formada pelos 
descendentes de europeus, negros, índios e, mais recentemente, de 
imigrantes vindos de países asiáticos, que mesclaram suas diferentes 
línguas, religiões e tradições culturais em geral, propiciando a formação 
de uma nova cultura, fortemente marcada por contrastes (p.190). 
 

Essa diversidade que os autores mencionam realmente é bastante ampla, se 

tratando do elevado número de diferentes povos, culturas e tradições existentes no país, 

no entanto, a escola, além do papel primordial do ensino e aprendizagem, tem também 

o papel de despertar o interesse, manutenção e respeito dessas diferentes identidades 

que dão ao Brasil o título de um país multicultural. 

Para Dalmagro (2011), este assunto é pouco mencionado no meio escolar, 

“fala-se da importância do estudo, dos livros, do gosto de estudar, o que é importante, 

mas sem maior aprofundamento. Há menor utilização de termos como ensino, vínculo 

da realidade local com a  geral, passando a prevalecer a noção de produção do 

conhecimento na escola” (p. 53-54). 

De acordo com Dalmagro, a realidade local, o vínculo, a vivência, a 

tradicionalidade, tem sua grande importância na aprendizagem, porém, estes valores 

devem estar entrelaçados também ao conhecimento geral. O MST (1991), também 

menciona sobre isso, "a escola não deve ensinar apenas a realidade local, mas também 

a geral" , ou seja o ensino deve partir sim, da prática, da realidade de cada comunidade 

local, mas abraçar também os conhecimentos mais amplos e científicos, articulando-os, 

na construção do conhecimento, sem deixar de valorizar nem o conhecimento 

tradicional de cada grupo, nem o conhecimento científico, o qual é pedagogicamente 

indispensável. 

Essa articulação de conteúdo, trazida pelo entrevistado 1, não seria possível 

ser contemplada de maneira tão rica,  na escola fora da aldeia, ou até mesmo com um 

professor distante da realidade desse povo. Além disso, essa metodologia auxilia para 

que não haja conflito cognitivo relacionado aos  estudantes indígenas ao interagir com o 

conhecimento, a cultura e a linguagem não indígena.  

Além disso, segundo Terra (2016) : 

 
O que perpassa os currículos, nas escolas do campo, é a terra e, com 
ela, as relações, a democracia, a resistência e as lutas, os espaços 
físicos, assim como as questões ambientais, políticas e de poder, a 
ciência, a tecnologia, as questões sociais, culturais e econômicas e a 
concepção da terra como função social e não como objeto de 
exploração e de mercado (p.164). 
 

Terra (2016) defende essa metodologia, mencionando que esse modo de 

aprendizado faz com que os educandos se sintam pertencentes à comunidade. Para a 

147 



 

autora " pertencer significa se reconhecer como integrante da comunidade e é este 

sentimento que faz com que possam defender suas ideias e recriar formas de 

convivência e valores" (p.162). 

Pistrak3  (2000) salienta que, ao contrário do conceito de escola no sistema 

capitalista, a escola não prepara para a vida, para o futuro, mas que as crianças e 

adolescentes já vivem uma vida verdadeira, então a escola deve preparar para o aqui, e 

o agora, dentro da realidade e da condição de cada um. Neste mesmo conceito, 

defendemos que a educação é um processo social, é desenvolvimento, e não apenas a 

preparação para a vida, ou para o mercado de trabalho, mas é a própria vida.  

Salientando que a educação já faz parte da própria vida dos educandos, como 

educadores, precisamos nos preocupar com a qualidade e a intencionalidade da 

educação e do ensino que chegam aos nossos educandos, Freire (1975, p.31) afirma 

que " a educação problematizadora se faz, assim, um esforço permanente através do 

qual os homens vão percebendo, criticamente, como estão sendo no mundo com que e 

em que se acham" ou seja, uma educação problematizadora, crítica e reflexiva é algo de 

requer um esforço permanente, pois é gradativamente que os grupos oprimidos vão se 

percebendo, nesta situação, para posteriormente encontrar maneiras de libertar a si, e 

também aos opressores, que para o autor é "a grande tarefa humanista e histórica dos 

oprimidos"(p.31). 

Ao falarmos sobre materiais didáticos, na escola, os entrevistados comentam 

que o estado fornece para a escola os mesmos materiais que fornece a uma escola não 

indígena, e se tratando de materiais didáticos na linguagem materna, Guarani, os 

participantes mencionaram ter projetos para a confecção desses materiais junto à 

Universidade Federal da Fronteira Sul - Campus de Erechim. Além disso, existem 

algumas ONGs (organizações não governamentais), e vários parceiros que auxiliam no 

apoio à confecção desses materiais, além de incentivarem outros projetos fora do 

ambiente escolar, mas que incentivam a cultura indígena, como o grupo de dança, a 

horta comunitária e a confecção de artesanato na aldeia.  

Há expectativas de ampliar o ensino na Escola Estadual Indígena de Ensino 

Fundamental Vicente Karaí Okendá, a fim de abranger suas atividades do ensino do 1°  

ao 9° anos, ou seja, ofertar na aldeia o Ensino Fundamental completo, pois se entende 

que a partir desta idade os alunos consigam interagir melhor com o ensino ofertado na 

escola não indígena, e tem condições de compreender sua identidade mediante as 

diferentes realidades que possam encontrar fora da aldeia, sobretudo no Ensino Médio, 

3 Pistrak, autor da obra “Fundamentos da Escola do Trabalho”, retrata algumas concepções da 
teoria educacional pistrakiana, voltada a meados dos anos 1920, em pleno processo da 
revolução soviética. No texto, o autor defende possibilidades de organização pedagógica nas 
escolas, relacionando o trabalho como categoria central para a organização do trabalho 
educativo, além de apresentar propostas educacionais para a formação de uma nova geração, 
num cenário de uma sociedade socialista, sem exploração e sem classes sociais, onde todos 
seriam comandantes e produtores autônomos de suas próprias vidas. 

148 



 

e em ambientes de Educação Superior, sem esquecer suas raízes, sua linguagem e 

tradição. 

  

 

5.​ Considerações Finais 
 
Desde o início da colonização brasileira, a cultura e os conhecimentos 

populares foram negados, a cultura ancestral indígena, dos negros, até mesmo o 

conhecimento dos povos mais humildes sempre foram desvalorizados. Contudo, esses 

sujeitos têm se organizado em busca de reconhecimento e de direitos, numa realidade 

excludente; é o caso por exemplo da Educação Popular, da Educação do Campo e da 

Educação Escolar Indígena.  

Os povos indígenas realizam esse movimento com o intuito de conservar sua 

identidade, sua cultura, seus costumes, e sua história e além da própria vida. Ao longo 

da história, várias foram às tribos e comunidades, que sofreram com as interferências do 

homem branco, e a educação, de certa forma, serve de instrumento de dominação 

quando não leva em consideração a realidade desses sujeitos, as necessidades de 

cada grupo/etnia/tribo. 

Como relata Thompson (1981, p. 185), sabemos que esses povos foram 

historicamente negados, o passado, porém, não podemos mudar, “agora o que resta 

fazer é interrogar os silêncios reais, através do diálogo do conhecimento”, e a partir 

disso, construir histórias em que os sujeitos reais, homens e mulheres de luta, de 

resistência em busca aos direitos sejam os protagonistas. 

Para Scott (1990) a movimentação e organização do povo camponês, contra a 

realidade pré estabelecida pelas elites dominantes, a qual vimos até o momento, seria 

um “choque” exterior, a fim de perturbar a ordem existente. “Se as elites controlam a 

base material da produção, obtendo por essa via uma obediência prática, e se controlam 

também os meios de produção simbólica, que lhes asseguram a legitimação de seu 

poder e de seu controle, então ter-se-ia atingido um poder capaz de se autoperpetuar e 

que só um choque a partir do exterior poderia perturbar” (p. 122). 

Na compreensão do homem branco, e no modelo econômico capitalista, regido 

por ele, tudo gira em torno da lucratividade, o que difere da visão do índio. Precisamos 

compreender que nenhuma cultura é estática, parada no tempo, e como qualquer outra 

cultura, a cultura indígena foi incorporando à sua cultura elementos e maneiras de viver 

de outras culturas, na medida em que a interação com outros povos foi se ampliando, 

além do mais, não existem indígenas genéricos. “(...) À medida que o mundo se 

modifica, devemos aprender a modificar nossa linguagem e nossos termos. Mas nunca 

deveríamos modificá-los sem razão” (Thompson, 1981, p. 34).  

Ao contrário do que se pensa, temos indígenas distribuídos em todos os 

estados brasileiros, e no Distrito Federal, não necessariamente apenas concentrados 

149 



 

em aldeias indígenas, mas que residem em zonas urbanas e rurais. Segundo (IBGE, 

2010), a população indígena no Brasil era de cerca de 817.000 indígenas, sendo 

pertencentes a 305 etnias, entre elas falam aproximadamente 274 línguas diferentes, 

ainda, tem-se o registro de 4.702 aldeias indígenas. Cada etnia, com as suas 

características próprias, o seu modo de vivência, sua linguagem, sua cultura, seus 

rituais e suas crenças.  

Cabe-nos dizer, que todos somos portadores de diferentes formas de 

conhecimento, mas que, sem o contato com o outro, este conhecimento passa a 

tornar-se monótono, sem sentido, porém, com a interação com o outro este 

conhecimento pode libertar os indivíduos. 

Talvez a chave esteja em ver em mim a ignorância, antes de julgar os outros 

como "ignorantes", e ter consciência de minha incompletude. Até ter consciência de que 

não há ignorantes absolutos, nem tampouco, sábios absolutos, mas há pessoas em 

comunhão, onde buscam saber mais. 

Se tratando de educação formal e/ou não formal, o importante é que essa 

educação possa alcançar a população e todas as suas diferentes classes, pois 

educação não pode chamar-se conhecimento se não for uma educação popular, uma 

educação democrática, num contexto que envolva a todos, e que lhes dê voz ativa, seja 

ela, uma educação escolar, ou tradicional. 

Mesmo que Scott (1990) nos informe que: “as formas cotidianas de resistência 

camponesa não produzem matérias de jornais”, aos poucos a partir da organização 

popular, visamos construir novas formas de produção e de educação, que contemple a 

todos.  

Thompson (1981) recusa tratar a experiência e a cultura apenas no terreno 

ideológico. Pensa que valores e expressões culturais, não devem ser impostos pelo 

Estado, através de aparelhos ideológicos, o que não significa negar que os valores são 

perpassados pela ideologia dominante, mas sim, afirmar que a ideologia passada é de 

caráter contraditório, e insuficiente levando em conta as necessidades materiais e 

culturais dos diversos povos.  E por este motivo, homens e mulheres rompem com 

condições impostas. 

Cada etnia/grupo/tribo têm o seu próprio modo de ver e interagir com a 

natureza, e com os outros povos a sua volta, cabe à todos respeitar suas 

particularidades, e organização. Além disso, é fundamental respeitar cada forma de 

linguagem e de ensino, pois cada uma traz consigo sua importância de ser, e é neste 

aspecto que a bandeira da Educação do Campo, juntamente com a Educação Popular 

têm sido levantadas neste trabalho, a fim de valorizar a questão indígena, e todos os 

povos que vivem e trabalham no campo, e que resistem no campo, buscando nele 

também o direito à educação.  

Uma característica em comum nos grupos resistentes ao sistema posto, além 

da organização entre os agentes da comunidade, é sem dúvida a busca pelo acesso à 

150 



 

educação escolar, e não uma educação qualquer, uma educação escolar que valorize a 

identidade desses sujeitos, suas raízes e sua história de vida.  

 
Estamos falando de homens e mulheres, em sua vida material, em suas 
relações determinadas, em sua experiência dessas relações, e em sua 
autoconsciência dessa experiência. Por ‘relações determinadas’ 
indicamos relações estruturadas em termos de classe, dentro de 
formações sociais particulares (Thompson, 1981, p. 111).  
 

Este estudo buscou analisar aspectos sobre a Educação do Campo, num 

cenário onde cada vez mais, comunidades camponesas têm sofrido com os reflexos do 

encerramento das atividades de suas escolas. Em contrapartida, outras comunidades 

têm lutado para garantir o direito à educação, e pela construção de novas escolas do e 

no campo, que atendam as demandas de sua realidade, que valorizem a sua identidade, 

cultura, tradição e linguagem, no seu lugar de trabalho e vivência, uma delas é a Escola 

Estadual Indígena de Ensino Fundamental Vicente Karaí Okendá.  

Como já mencionado no início deste estudo, sempre haverá contradições 

envolvendo a realidade do campo brasileiro, onde se encontram de um lado, os 

interesses do capitalismo e do agronegócio, e em contrapartida, existem os interesses 

dos grupos que ainda resistem, moram e trabalham no campo, e que possuem uma 

outra forma de organizar suas vidas e cultivar e produzir a terra.   

Exemplo disso, temos o projeto do “Marco Temporal”, que tramita atualmente 

no STF (Supremo Tribunal Federal), o qual propõe reconhecer apenas as terras 

ocupadas por povos indígenas na/até a data de promulgação da Constituição Federal (5 

de outubro de 1988). O objetivo desse projeto é limitar o acesso dos povos aos seus 

territórios de direito, especialmente aqueles que passaram por processos de expulsão 

ou remoção forçada por conta da expansão da fronteira agropecuária no país.  É o caso 

da Aldeia Guarani Mato Preto.  

O que contradiz a própria lei máxima nacional, que assiste esses povos, no art. 

231, da Constituição Brasileira, que reconhece esses direitos como ‘direitos originários’, 

já que os povos indígenas são anteriores à própria formação do estado brasileiro, e vem 

sofrendo agressões, violência, preconceitos e massacres, desde a invasão do território 

nacional em 1500, até os dias de hoje. Isso nos remete ao fortalecimento dos grupos 

que ainda resistem, e cultivam as tradições, linguagens, alimentos, artesanatos, danças 

e crenças, os quais também fazem parte da vasta riqueza brasileira. Esses reflexos 

poderiam ser amenizados se tivéssemos a iniciativa pela Reforma Agrária no país, 

desde o início, o que em tese respeitaria o território original de cada grupo, além de 

amenizar a vasta desigualdade social que temos nos dias de hoje. 

Na realidade observada durante o estudo, pude concluir que na escola da 

aldeia em questão, existe tanto a educação escolar indígena, quanto a educação 

indígena em si, relacionada diretamente com uma educação popular, do e no campo. 

151 



 

Além do mais, a comunidade tem diálogo aberto entre todos os moradores, o que se 

repete na questão escolar. 

Se tratando de educação, de modo geral, penso que a formação tanto dos 

nossos educandos, como a de educadores, não pode estar desarticulada da 

compreensão histórica, que nos leva a emergir para reflexão, compreensão e 

posteriormente a superação de um modo, que organiza os meios de vida e de produção, 

pensado apenas na lucratividade, na dependência dos seus produtos, e que em sua raiz 

é excludente, divisor e que não valoriza os saberes e culturas individuais de cada grupo 

étnico, além disso não respeita a própria vida humana, animal e vegetal. 

Cabe ressaltar também que por trás das estruturas das grandes cidades, houve 

o camponês no campo, e antes dele, houve e há, a existência indígena neste território, 

que talvez não tenha uma “civilização” do modelo Europeu, mas tem uma 

civilização/organização, tal e qual do modelo único e suficiente indígena, onde não se 

pensa o capital, tampouco o lucro, mas se pensa em viver a interação com a natureza. 

Dela viver, dela cuidar, e nela morrer.  

 
 

Referências 
 
ALBUQUERQUE, Luiz, F./2011. Fechamento de 24 mil escolas do campo é retrocesso, 
afirma dirigente do MST. Disponível em: www.brasildefato.com.br/node/6734.  
 
BABNIUK, Caroline. CAMINHO, Isabela. Escola Itinerante, In, Dicionário da Educação 
do Campo. Expressão Popular, 2a Ed. São Paulo, 2012.  
 
CALDART, Roseli Salete. Elementos para construção do Projeto Político Pedagógico da 
Educação do Campo. 2008.  
 
DALMAGRO, Sandra Luciana. A escola no contexto das lutas do MST. Escola e 
movimento social: experiências em curso no campo brasieliro. 1. ed. Editora Expressão 
Popular, São Paulo, 2011.  
 
ESPINOZA, O. Reflexiones sobre los conceptos de “política”, políticas públicas y política 
educacional. Archivos Analíticos de Políticas Educativas, v.17, n.8, abril 2009 . 
 
FREIRE, Paulo. Educação e Mudança.12a edição. Paz e Terra, 1979. 
 
IBGE, Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, 2010.  
 
KOLLING, J. Edgar. CERIOLI, Paulo Ricardo. CALDART, Roseli Salete. Educação do 
Campo: Identidade e Políticas Públicas. Brasília DF. 2002.  
 
KOLLING, J. Edgar. NÉRY, Irmão. MOLINA, Mônica C. Por uma educação básica do 
campo: (memória), Editora: Universidade de Brasília, 3a edição, 1999. 
 
PISTRAK, Moisey M. Fundamentos da escola do Trabalho. São Paulo: Expressão Popular, 
2000. 
 

152 

http://www.brasildefato.com.br/node/6734


 

RIBEIRO, Marlene. Educação Rural/Do campo: Contradições . In: Movimento 
camponês, trabalho e educação: liberdade, autonomia, emancipação: princípios da 
formação.2.ed. São Paulo: Expressão Popular, 2013. 
 
SANCEVERINO, Adriana Regina, MOHR, Naira Estela. Trabalho e educação: mediações 
nas escolas do campo. In: Campo, Educação e trabalho: Reflexões pedagógicas em 
construção. Universidade Federal da Fronteira Sul, Tubarão/SC, 2016. 
 
SANTOS, Wildson Luiz Pereira dos. MORTIMER, Eduardo Fleury. Pesquisa em 
Educação em Ciências. Vol. 2, n° 2, Revista Ensaio. Belo Horizonte, 2002. 
 
SCOTT, James. A dominação e a arte da resistência: discursos ocultos. 1990. 
SOARES, Edla de Araújo Lira. Diretrizes Operacionais para a Educação Básica nas 
Escolas do Campo. Câmara de Educação Básica do Conselho Nacional de Educação, 
DF, 2001. 
 
SOLIGO, Silas Cleiton. MOHR, Naira Estela Roesler. Os desafios da educação do 
campo: uma análise da região do Alto Uruguai Gaúcho. In. Campo, Educação e 
Trabalho: reflexões pedagógicas em construção. editora gráfica Copiarte , 1a ed. 
Tubarão, 2016. 

 

TAFFAREL, Celi Zulke. JÚNIOR, Cláudio de Lira Santos. Diretrizes curriculares para a 
educação do campo: uma contribuição ao debate. In, Escola e movimento social: 
experiências em curso no campo brasieliro. 1. ed. Editora Expressão Popular, São 
Paulo, 2011.  
 
TERRA, Mara Teresinha Rodrigues. Desafios na construção da identidade da escola do 
campo: a trajetória de um processo na 15a Coordenação Regional de Educação. In. 
Campo, Educação e Trabalho: reflexões pedagógicas em construção. editora gráfica 
Copiarte, 1a ed. Tubarão, 2016. 
e Erechim (RS). 
 
THOMPSON, Edward P. A miséria da teoria ou um planetário de erros. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1981.  

153 


