
 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 1) 

 

INTUITIO 
PPGFil/UFFS | e-ISSN 1983-4012  

DOI: http://doi.org/10.36661/1983-4012.2025v18n2.15132 

SEÇÃO: Dossiê Vulnerabilidade e Humanidade 

LIBERDADE DE EXPRESSÃO: ENTRE O IDEAL MILLIANO E A REALIDADE 
ALGORÍTMICA 

 
Freedom of expression: between the millian ideal and the 

algorithmic reality 
 

Keberson Bresolin1 

 

Resumo: O artigo analisa a validade da concepção clássica de liberdade de expressão formulada por John 
Stuart Mill diante do cenário contemporâneo das mídias sociais e das plataformas digitais. A reflexão parte do 
princípio de que o ideal de uma liberdade de expressão absoluta foi concebido em um contexto específico, 
marcado por restrições externas e escassez de vozes dissidentes. No entanto, o ambiente digital atual é regido 
por lógicas de visibilidade seletiva, filtragem algorítmica e performatividade discursiva, que remodelam 
profundamente o modo como os discursos circulam, são escutados e impactam o espaço público. A promessa 
de pluralismo e deliberação encontra-se tensionada por sistemas que amplificam determinados conteúdos, 
silenciam outros e direcionam as interações segundo critérios não transparentes. Nesse contexto, o artigo 
defende que não é possível sustentar uma concepção absoluta de liberdade de expressão. O funcionamento 
estrutural das plataformas impede que essa liberdade se realize de maneira equitativa, tornando urgente a 
revisão dos seus pressupostos. A tese central é a de que a liberdade de expressão, se compreendida nos 
moldes clássicos, não encontra respaldo nas condições reais impostas pelo ecossistema digital. 

Palavras-chave: Liberdade de expressão. John Stuart Mill. Plataformas digitais. Redes sociais. Algoritmo. 

 

Abstract: The essay analyzes the validity of the classical conception of freedom of expression formulated by 
John Stuart Mill considering the contemporary scenario of social media and digital platforms. The reflection 
starts from the premise that the ideal of absolute freedom of expression was conceived within a specific 
historical context, marked by external restrictions and a scarcity of dissenting voices. However, the current 
digital environment is governed by logics of selective visibility, algorithmic filtering, and performative 
discourse, which profoundly reshape the way speech circulates, is heard, and impacts the public sphere. The 
promise of pluralism and deliberation is strained by systems that amplify certain content, silence others, and 
guide interactions according to opaque criteria. In this context, the article argues that it is no longer possible 
to uphold an absolute conception of freedom of expression. The structural functioning of platforms prevents 
this freedom from being exercised equitably, making it urgent to revise its foundational assumptions. The 
central thesis is that freedom of expression, if understood in its classical form, does not find support in the real 
conditions imposed by the digital ecosystem. 

Key-words: Freedom of Expression. John Stuart Mill. Digital Platforms. Social Media. Algorithm. 

  

 

 
1 Professor do Programa de Pós-Graduação em Filosofia na Universidade Federal de Pelotas. E-mail: 
keberson.bresolin@gmail.com Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5773-3270  

mailto:keberson.bresolin@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5773-3270


 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 2) 

 

1 Introdução 

 A liberdade de expressão voltou a ocupar o centro dos debates públicos nas sociedades 

contemporâneas, sobretudo no interior das mídias sociais e plataformas digitais. Nesses 

espaços, tornou-se comum a defesa de uma concepção absoluta da liberdade de dizer, 

frequentemente associada à ideia de que todo discurso deve ser permitido, 

independentemente de seu conteúdo. Há uma crença de que a liberdade de expressão deve 

ser exercida sem restrições, como se o simples ato de falar estivesse imune à responsabilidade. 

Contudo, essa visão não surgiu no vazio. Ela pode ser rastreada em um marco filosófico 

preciso, a saber, a teoria da liberdade de expressão de John Stuart Mill cuja defesa 

incondicional do direito de expressar, ainda que contra a corrente, moldou decisivamente o 

imaginário liberal moderno. 

Nesta linha de pensamento, não se pode pensar a liberdade de expressão como um 

direito abstrato, alheio às condições históricas, materiais e tecnológicas que o sustentam ou o 

inviabilizam. Como destaca Cohen-Almagor, precisamos compreender os argumentos de Mill 

sobre a liberdade de expressão exige considerar atentamente o ambiente político, social e 

cultural da Inglaterra do século XIX. Mill escreve em um contexto em que o dissenso era 

sistematicamente reprimido, e a liberdade de pensamento, quando divergente do cristianismo 

hegemônico ou da moralidade estabelecida, era não apenas marginalizada, mas criminalizada. 

“A expressão pública crítica das instituições sociais existentes era rigorosamente reprimida, 

como exemplificado pelas severas penalidades legais contra a blasfêmia ao cristianismo” 

(Cohen-Almagor, 2017, p. 3).  

É nesse cenário desigual e excludente, em que “a fala era um privilégio dos 

privilegiados” (Cohen-Almagor, 2017, p. 8), que Mill ergue uma das mais contundentes defesas 

da liberdade de expressão como meio formativo, epistêmico e moral. Contudo, passados mais 

de cento e cinquenta anos, resta nos perguntar: ainda é possível sustentar, nos mesmos 

termos, essa concepção de liberdade de expressão no contexto contemporâneo das redes 

digitais? 

A tese aqui defendida é que a liberdade de expressão, tal como formulada por Mill, 

constitui um ideal normativo valioso, mas que se fragiliza diante das mutações estruturais da 

esfera pública contemporânea. Para isso, o artigo se desenvolve em três momentos. Na 

primeira parte, recupera-se a arquitetura filosófica da liberdade de expressão milliana como 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 3) 

 

instrumento de aprimoramento individual e coletivo. Na segunda, explora-se a insuficiência 

normativa dessa concepção, sobretudo diante de discursos lesivos, práticas de ódio e 

assimetrias de poder. Por fim, na terceira parte, argumenta-se que a configuração algorítmica 

das redes sociais e o modo de funcionamento das plataformas digitais desarticula os 

pressupostos racionais, éticos e deliberativos que sustentavam o ideal milliano, 

comprometendo tanto sua pretensão formativa quanto sua promessa democrática. 

Mais do que um elogio à liberdade de dizer, o que se propõe aqui é uma reflexão crítica 

sobre as condições de possibilidade da expressão em um mundo marcado pela vigilância 

invisível, pela fragmentação discursiva e pela manipulação do desejo. Se a liberdade de 

expressão é uma prática moral e não apenas um direito, então é preciso recolocá-la no centro 

da disputa sobre o que somos e o que queremos ser, como sujeitos e como sociedade. 

 

2 A liberdade de expressão milliana 

A liberdade de expressão, para John Stuart Mill, não se sustenta sobre uma base 

jusnaturalista, mas sobre um alicerce utilitarista que visa ao aprimoramento coletivo. Como 

bem observa Schapiro, é importante notar que Mill não subscrevia à doutrina do século XVIII 

de que a liberdade de opinião era um direito natural. Para ele, “opinião” implicava visões que 

afetam a ordem social, e não meras especulações sobre abstrações metafísicas; assim, a 

liberdade de opinião era uma utilidade para fins práticos da vida, a fim de promover a Maior 

Felicidade para o Maior Número. Todo o conceito de liberdade de Mill baseava-se na ideia de 

que o homem é um ser racional, interessado em promover seu próprio bem-estar, o que 

poderia ser melhor alcançado promovendo o bem-estar público (Schapiro, 1943, p. 54). 

Nesta perspectiva, a liberdade de expressão adquire valor instrumental, a saber, não 

é um fim em si mesma, mas um meio eficaz para promover o bem-estar individual e coletivo, 

calcado no princípio da utilidade. Sendo assim, é dentro dessa “atmosfera de liberdade” que 

se torna possível o florescimento dos gênios individuais e das minorias, pois “era uma 

profunda convicção de Mill que novas ideias sempre surgiam das minorias e dos gênios 

individuais, especialmente destes últimos, sem os quais a vida humana se tornaria uma lagoa 

estagnada” (Schapiro, 1943, p. 54). 

Ora, para que essa atmosfera se mantenha, Mill (2015, p. 20) defenderá um conceito 

absoluto de liberdade de expressão, ou seja, toda opinião deve ser reconhecida e acolhida no 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 4) 

 

contexto da discussão pública, ainda que choque, confronte ou perturbe a sensibilidade 

vigente. O cerne dessa posição encontra-se na recusa radical à pretensão de infalibilidade. 

Neste sentido, “todo silenciamento da discussão é uma suposição de infalibilidade”. É como 

se, ao calar uma voz dissidente, a sociedade proclamasse a suficiência de seu próprio 

entendimento, negando a possibilidade de que o outro tenha algo a contribuir — ainda que 

por erro, crítica ou dissonância. Tal princípio torna-se ainda mais contundente quando se 

pensa que “se toda a humanidade, exceto uma pessoa, estivesse de um lado da opinião, e 

apenas essa pessoa do outro, a humanidade não estaria mais justificada em silenciá-la, do que 

essa pessoa, se tivesse poder, estaria justificada em silenciar a humanidade” (Mill, 2015, p. 

19). O que importa, portanto, não é apenas o direito de dizer, mas o direito de existir enquanto 

pensamento divergente, enquanto possibilidade viva de reorientação do senso comum. Mill 

entende que a vitalidade de uma sociedade depende menos de seus consensos e mais da 

robustez com que acolhe, processa e responde às suas discordâncias internas. 

Desta feita, não se trata apenas de garantir o direito de voz, mas de reconhecer que 

a liberdade de expressão constitui o próprio alicerce da busca pela verdade. “A opinião que se 

tenta suprimir pela autoridade pode possivelmente ser verdadeira. Aqueles que desejam 

suprimir tal opinião são tudo, menos infalíveis” (Mill, 2015, p. 75). Suprimir uma voz 

dissonante equivale a proclamar uma superioridade epistêmica injustificável, pois, como 

advoga Mill (2015, p. 52), “se qualquer opinião for forçada ao silêncio, essa opinião pode, até 

onde podemos saber com certeza, ser verdadeira. Negar isso é assumir nossa própria 

infalibilidade”. 

Ora, admitir a falibilidade da razão humana é precisamente o que confere à liberdade 

de expressão seu valor irrenunciável. Não se trata apenas de proteger o dissidente, mas de 

manter vivo o próprio processo dialético de correção, refinamento e atualização da verdade. 

A expressão livre, portanto, não é apenas um direito, mas uma condição epistemológica da 

vida pública. Assim, ao silenciar uma opinião, não apenas excluímos um ponto de vista, mas 

empobrecemos a verdade. E ao empobrecer a verdade, esvaziamos também as possibilidades 

de progresso humano. Por isso, nenhuma opinião deve ser forçada ao silêncio, pois no ruído 

do debate reside a vitalidade do pensamento. 

Como assevera Mill (2015, p. 55), “tais sendo as razões que tornam imperativo que 

os seres humanos sejam livres para formar opiniões e expressá-las sem reserva”. Mill defende 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 5) 

 

uma liberdade de expressão absoluta. Não há justificação legítima para calar uma opinião, seja 

ela impopular, ofensiva ou mesmo equivocada. A proteção da expressão é absoluta porque 

sua função vai além do mero ato de falar, ela está no cerne do desenvolvimento racional e 

moral da humanidade. A liberdade de expressão, neste sentido, não é apenas uma salvaguarda 

jurídica, mas a exteriorização concreta da atividade reflexiva.  

Jacobson (2000, p. 287) aprofunda essa compreensão ao afirmar que a liberdade de 

expressão que Mill defende é a liberdade de expressar qualquer opinião factual ou normativa, 

sendo as opiniões entendidas como diferenciadas pelo seu conteúdo. Isso significa que Mill 

rejeita qualquer critério de censura que leve em conta o conteúdo do que é dito. Para ele, não 

cabe distinguir entre opiniões verdadeiras e falsas, razoáveis ou ofensivas, morais ou imorais, 

pois o próprio processo de confronto entre essas opiniões é o que permite, a longo prazo, o 

aperfeiçoamento do conhecimento e da moralidade pública.  

Em outras palavras, a liberdade de expressão não é apenas a condição para que ideias 

circulem, mas o próprio motor da evolução moral e intelectual dos indivíduos e das 

sociedades. Há aqui, portanto, a crença ingênua de que, ao garantir que todo tipo de opinião 

possa ser formulada, testada e criticada, cria-se um ambiente em que os sujeitos se tornam 

capazes de rever suas crenças, ampliar sua compreensão do mundo e desenvolver uma 

sensibilidade mais refinada diante da pluralidade humana. 

Como consequência, o valor da liberdade de expressão não reside apenas em seu 

aspecto individual liberal, mas em sua potência formativa. O pressuposto é que ela nos educa 

na convivência com a diferença, que nos desafia a revisar pressupostos e que, ao fim, nos 

orienta na construção de uma sociedade mais consciente, mais justa e mais aberta à 

complexidade do real. Trata-se, portanto, de um direito que abrange não apenas juízos 

empíricos, mas, sobretudo, também os posicionamentos éticos e normativos que definem a 

orientação da vida prática. 

É importante, destacar, que a fala não é, para Mill, um mero ato exterior ou 

performativo. Ela está enraizada na própria estrutura do pensamento. Como destaca Jacobson 

(2000, p. 285)., “a fala, isto é, a forma de fala relevante para os direitos de expressão, não é 

ação, mas antes um modo de pensar, e assim parte do primeiro domínio da liberdade”. Desta 

forma, se a fala é uma forma de pensamento, impedir alguém de falar é impedir alguém de 

pensar em voz alta ou, talvez mais gravemente, de pensar de modo completo. A censura, nesse 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 6) 

 

contexto, não é apenas uma violência comunicativa, mas uma eliminação do processo 

formativo da razão. 

É nesse ponto que a liberdade de expressão revela sua verdadeira natureza, a saber, 

ela mostra-se como o espaço da consciência pública, o meio pelo qual o indivíduo se 

reconhece como agente pensante e se inscreve no mundo como interlocutor legítimo. Negar 

esse espaço é negar, em última instância, a humanidade reflexiva do outro. Assim, conectar 

liberdade de expressão à liberdade de pensamento, como faz Mill, é reconhecer que ambas 

caminham juntas no projeto de um autoaprimoramento individual e sociopolítico.  

Nesta linha de pensamento, a ausência da opinião divergente compromete a própria 

inteligibilidade da verdade. A verdade, longe de ser um dado evidente e acessível em estado 

bruto, é o resultado de um processo intersubjetivo e contínuo. Por isso, suprimir a dissidência 

é comprometer o próprio mecanismo de refinamento das ideias. Como diz Mill (2015, p. 19–

20), “se a opinião estiver correta, os ouvintes são privados da oportunidade de trocar o erro 

pela verdade; se estiver errada, perdem a percepção mais clara e a impressão mais vívida da 

verdade, produzidas por seu confronto com o erro”. A verdade, nesse horizonte, não é aquilo 

que se impõe por autoridade, mas aquilo que resiste ao escrutínio, que atravessa o dissenso e 

emerge da fricção com a diferença. O impacto de suprimir uma opinião, portanto, é ainda mais 

profundo, a saber, “o mal peculiar de silenciar a expressão de uma opinião é que isso rouba 

tanto a espécie humana, quanto a geração presente e as futuras: aqueles que discordam dela, 

ainda mais do que os que a sustentam” (Mill, 2015, p. 76). Silenciar alguém é negar à 

coletividade o direito de aprimorar-se por meio da escuta; é fechar as janelas da razão ao vento 

renovador da alteridade. 

Neste sentido, a liberdade de expressão é valiosa enquanto instrumento: “A liberdade 

de expressão tem valor instrumental; ela é valiosa, não em si mesma, mas como o meio mais 

confiável de produzir algo que Mill considera valioso: a crença verdadeira” (Brink, 2000, p. 44). 

Ou seja, sua função primária seria a de promover um ambiente fértil para o cultivo de crenças 

verdadeiras, funcionando como uma engrenagem dentro de um projeto maior de 

aperfeiçoamento humano. Trata-se, portanto, de uma liberdade que se inscreve não apenas 

na esfera individual do sujeito que fala, mas na dinâmica coletiva da formação. Assim como 

não se pode pensar a autonomia sem a prática deliberativa que a sustenta, também não se 

pode conceber o progresso intelectual sem a fricção discursiva que o impulsiona. Silenciar uma 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 7) 

 

voz, ainda que motivado por um ideal de verdade, é comprometer o próprio processo que 

confere legitimidade à verdade alcançada. É nesse ponto que a liberdade de expressão, mesmo 

quando concebida como instrumento, revela-se indispensável: ela não é apenas o meio pelo 

qual se chega à verdade, mas a própria condição de possibilidade de uma verdade que seja 

fruto da razão compartilhada e não da imposição arbitrária. 

Todavia, é precisamente nesse ponto que uma tensão se apresenta. Como adverte 

Brink (2000, p. 45), “a defesa instrumental da liberdade de expressão feita por Mill não 

consegue explicar o que há de errado com uma censura que seja bem-sucedida nos termos de 

rastreamento da verdade”. Assim, mesmo que a censura conduza, tecnicamente, à verdade, 

ela permanece problemática do ponto de vista normativo. Nesta perspectiva, a verdade obtida 

sem liberdade não tem valor pleno, pois não é fruto da deliberação racional, mas da 

obediência ou da imposição. 

Desta feita, o valor da liberdade de expressão transcende sua utilidade epistêmica. 

Ele se radica numa concepção de autonomia, segundo a qual o sujeito deve ser autor de suas 

crenças e não apenas receptor passivo de conteúdos verdadeiros. Jacobson (2000, p. 285) 

defende que “o objetivo de Mill é precisamente o que ele declara: a defesa de direitos de 

expressão incondicionais”. Para além da visão de Brink, a liberdade não pode ser pensada 

apenas como um instrumento, subordinado a resultados externos, como o acesso à verdade 

ou à felicidade pública. Ela precisa ser compreendida, antes de tudo, como uma experiência 

constitutiva da própria vida racional e moral. Assim como não se pode pensar a autonomia 

sem fazer uma correlação com a formação da moralidade, também não se pode conceber a 

verdade como produto legítimo sem o exercício livre da expressão. A liberdade qualifica o 

modo como as verdades são alcançadas, pois ela não apenas permite o debate, mas forma os 

sujeitos que debatem, pois somente quem participa ativamente do processo argumentativo 

pode reconhecer, revisar e apropriar-se das próprias crenças. Nesse sentido, a liberdade é mais 

do que meio, pois ela é o próprio espaço onde se compartilha e reconfigura o sentido da 

verdade enquanto vivência coletiva e ética. 

Ora, essa leitura nos conduz à crítica formulada por Bresolin (2023, p. 770), que 

aponta os riscos de uma concepção de liberdade de expressão com o fim da busca e encontro 

com a verdade: “A progressão do encontro com a verdade significaria a diminuição da 

diversidade, das opiniões e do pluralismo cultural. Se isso, por ventura acontecesse, o mercado 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 8) 

 

de ideias eliminaria a pluralidade de concepção e diminuiria (ou eliminaria!), inclusive, os 

conflitos de valor”. Aqui, o argumento ganha densidade: o problema não está apenas na 

eficácia do rastreamento da verdade, mas na possibilidade de que esse processo acabe por 

obliterar a complexidade e a vitalidade do debate público. A defesa de Mill parece implodir, se 

levada a cabo, a própria defesa da liberdade expressão absoluta como lugar de ideias 

divergentes. Assim, em nome de uma suposta verdade final, corremos o risco de empobrecer 

o espaço comum, desvalorizando os embates e as tensões que tornam possível a convivência 

democrática. A homogeneização, como lembra Bresolin, é o oposto da pluralidade e 

progresso.  

Dito isso, um argumento fundamental para sustentar a ideia de liberdade de 

expressão é a necessidade do aprimoramento da individualidade. Neste ponto, é preciso 

reconhecer que, para Mill (2015, p. 57), a liberdade não é apenas o direito de falar ou agir, mas 

a base da constituição mesma do sujeito autônomo. “As faculdades humanas de percepção, 

julgamento, sentimento, atividade mental e mesmo consciência moral só são exercidas ao se 

fazer uma escolha. Quem faz algo apenas porque é o costume, não está fazendo escolha 

alguma”. Esta afirmação nos remete ao âmago do projeto ético de Mill, no qual a formação da 

individualidade depende radicalmente da possibilidade de questionar os padrões 

estabelecidos e de afirmar, na experiência concreta da liberdade, um modo próprio de 

existência. A liberdade de expressão, nesse contexto, não é apenas uma salvaguarda contra a 

repressão, mas um chamado à responsabilidade de pensar por si mesmo e escolher, entre as 

possibilidades da vida, aquela que mais autenticamente nos constitui como sujeitos morais. O 

ser humano, portanto, deve ser livre para se constituir, ou seja, um homem deve ser livre para 

ser ele mesmo em sua conduta e pensamento. “O cultivo da individualidade é essencial ao 

bem-estar da humanidade, [pois] a natureza humana não é uma máquina a ser construída 

segundo um modelo, mas uma árvore, que precisa crescer e se desenvolver por todos os lados, 

segundo a tendência de suas forças interiores" (MILL, 2015, p. 58-59 – entre colchetes 

acréscimo nosso). 

Como sintetiza West (2009, p. 23): “A liberdade que Mill defende em On Liberty é 

expressa primariamente como ausência de coerção, mas é mais do que isso. É também uma 

atmosfera de abertura a novas direções de crescimento pessoal e social [...] a promoção do 

valor positivo daquilo que ele chama de ‘individualidade’”.  



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 9) 

 

 

Conformar-se ao costume, unicamente por ser costume, não educa nem desenvolve 
nele nenhuma das qualidades que são a dotação distintiva do ser humano. As 
faculdades humanas de percepção, julgamento, sensibilidade discriminativa, 
atividade mental e até mesmo preferência moral só são exercidas no ato de escolher. 
Aquele que faz algo apenas porque é costume, não realiza escolha alguma. Ele não 
adquire prática nem em discernir nem em desejar o que é melhor. As capacidades 
mentais e morais, assim como as forças musculares, só se aperfeiçoam por meio do 
uso (Mill, 2015, p.56-57). 

 

É isso que Mill (2015, 62-63) chama de individualidade, “e que é somente o cultivo da 

individualidade que produz, ou pode produzir, seres humanos plenamente desenvolvidos”. 

Mill compreende a liberdade não apenas como um princípio negativo de proteção contra a 

coerção, mas como uma condição indispensável para o desenvolvimento das capacidades 

humanas e, por conseguinte, para o progresso social. Nesse sentido, o autor critica a simples 

conformidade aos costumes, pois ela inibe a formação da individualidade e a ativação das 

faculdades humanas. Essa ênfase na liberdade como prática formativa está diretamente 

vinculada ao engajamento reformista de Mill ao longo de sua vida pública: desde sua 

juventude entre os Radicais Filosóficos até sua defesa madura pela emancipação das 

mulheres, pela liberdade de crença e pelo direito à crítica da moral religiosa tradicional. A 

possibilidade de agir segundo o próprio julgamento é o que permite aos indivíduos não apenas 

desenvolverem-se como agentes morais autônomos, mas também impulsionarem mudanças 

estruturais em direção à justiça social e à ampliação da felicidade humana (West, 2009, p.35). 

Neste horizonte, a liberdade de expressão emerge como fundamento dessa 

construção da individualidade. Não se trata de uma liberdade formal, mas de um espaço 

existencial no qual o sujeito se constitui por meio da reflexão, da crítica e da expressão pública 

de seus julgamentos. “Um homem deve ser livre para ser ele mesmo em sua conduta e 

pensamento, não porque a individualidade seja um bem absoluto, mas porque o cultivo da 

individualidade é essencial ao bem-estar da humanidade” (Mill, 2015, p. 58–59). O exercício 

da liberdade de expressão, nesse sentido, é inseparável da tarefa de tornar-se si mesmo. É por 

meio do confronto com outras ideias, da possibilidade de articular posições próprias e de 

resistir ao peso dos costumes que se forma o caráter individual e se preserva a vitalidade de 

uma sociedade democrática. O silêncio imposto, por contraste, não é apenas ausência de fala, 

é recusa da formação moral autêntica. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 10) 

 

Neste mesmo sentido, Brink (2000, p. 49) complementa ao afirmar que as “liberdades 

de pensamento e de ação são importantes para o autogoverno. A diversidade de estilos de 

vida aprimora esse autogoverno, pois a experimentação e a diversidade de estilos de vida 

expandem o cardápio deliberativo e tornam mais evidentes a natureza e os méritos das opções 

disponíveis”. Ora, quando Brink sustenta que a diversidade de estilos de vida aprimora o 

autogoverno, ele nos convida a pensar que a liberdade não se realiza no vazio, mas no 

confronto criativo com outras formas de viver. É no reconhecimento dessas outras formas, e 

na possibilidade de experimentá-las, que o sujeito se constitui como agente moral pleno, capaz 

de julgar, escolher e se responsabilizar por suas decisões. Não se trata, portanto, de tolerar 

passivamente a diversidade, mas de vê-la como uma oportunidade contínua de 

autoconhecimento e reconstrução ética. Como Mill já intuíra, uma sociedade verdadeiramente 

livre é aquela que oferece aos seus membros a chance de se verem em espelhos diversos, de 

serem desafiados em suas certezas e, a partir disso, amadurecerem. A liberdade, nesse 

sentido, não é apenas um direito assegurado por garantias formais, mas uma prática viva de 

expansão interior, de cultivo da pluralidade e de refinamento da consciência moral. 

Desta feita, não se trata apenas de tolerar a diversidade, mas de compreendê-la como 

eixo estruturante da vida moral e da própria liberdade de expressão. O argumento de Brink 

(2000, p. 48-49) é decisivo nesse ponto: “Uma vida humana boa é aquela que exercita as 

capacidades superiores do indivíduo [...] capacidades de formar, revisar, avaliar, selecionar e 

implementar seu próprio plano de vida”. Ora, tais capacidades só se desenvolvem num 

ambiente onde a expressão é plena e protegida, pois é justamente na possibilidade de dizer, 

ouvir e rever opiniões divergentes que se forma o agente moral autêntico. Onde há imposição 

dogmática e reverência cega a verdades inquestionáveis, há também a estagnação das 

faculdades reflexivas. Em contrapartida, a liberdade de expressão abre espaço para o exercício 

das capacidades superiores do espírito: discernir, duvidar, avaliar, reformular e, sobretudo, 

afirmar-se diante do mundo não como mero repetidor de tradições, mas como sujeito que 

pensa, age e transforma. É nesse sentido que a diversidade de ideias e estilos de vida deixa de 

ser uma ameaça à ordem e passa a ser a própria condição de uma sociedade que deseja 

progredir em consciência e justiça. 

Nesta linha, Mill (2015, p. 56) reforça: “Assim como é útil que, enquanto a 

humanidade for imperfeita, existam diferentes opiniões, também é útil que haja diferentes 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 11) 

 

experimentos de vida; que se conceda amplo espaço para a variedade de caráter [...]”. Ora, 

essa pluralidade de experiências e formas de vida não é um risco à coesão social, mas sim o 

próprio motor da deliberação crítica e do autodesenvolvimento coletivo. 

Quando se tenta padronizar a vida segundo critérios de utilidade externa ou modelos 

normativos fixos, corre-se o risco de suprimir aquilo que há de mais valioso no ser humano: 

sua autonomia reflexiva. É o que adverte Brink (2000, p. 49) ao dizer que “se a felicidade de 

uma pessoa depende do exercício das capacidades que a tornam um agente responsável [...] 

é muito difícil beneficiar um agente autônomo de maneira paternalista”. A imposição de 

formas de vida supostamente ‘melhores’ enfraquece o próprio princípio de deliberação que 

sustenta a autonomia moral. 

A defesa dessa pluralidade não é apenas política ou pragmática, mas 

epistemicamente fundamentada. O ponto de partida de Mill é claro: sem contestação, a 

verdade se cristaliza como dogma e deixa de cumprir sua função crítica e vitalizadora do 

pensamento público. “Opiniões populares são frequentemente verdadeiras, mas raramente 

ou nunca a verdade completa” (Mill, 2015, p. 45). A escuta unilateral leva à superficialidade 

do entendimento, pois “aquele que conhece apenas o seu lado da questão, conhece pouco 

sobre ela” (Mill, 2015, p. 37). E mesmo que uma opinião majoritária esteja correta, “a menos 

que ela seja livremente contestada, será sustentada como um preconceito” (Mill, 2015, p. 52).  

Neste sentido, sem liberdade de expressão ampla e protegida, a sociedade entra em 

um regime de repetição acrítica, onde o consenso substitui a reflexão. Isso compromete não 

apenas a formação de juízos verdadeiros, mas a própria constituição da racionalidade pública. 

Nesse cenário, a função da liberdade de expressão não é apenas garantir o trânsito de 

opiniões, mas impedir que crenças se tornem hábitos mentais inquestionados e, por isso 

mesmo, perigosamente absolutos. A verdade, nesse contexto, deixa de ser o resultado de uma 

busca compartilhada e se converte em imposição, enfraquecendo o vínculo entre deliberação 

e consciência crítica. 

Nesta perspectiva, Mill (2015, p. 51) ainda adverte que “o mal formidável não está no 

conflito violento entre partes da verdade... é quando prestam atenção apenas a um lado que 

os erros se cristalizam”. A ausência de oposição produz dogmas inertes. A originalidade, 

portanto, é uma necessidade da razão pública, pois “ninguém negará que a originalidade é um 

elemento valioso nos assuntos humanos [...] Isso dificilmente pode ser contestado por alguém 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 12) 

 

que não acredite que o mundo já atingiu a perfeição em todos os seus modos e práticas" (Mill, 

2015, p. 63). 

Neste sentido, Mill identifica a principal ameaça ao progresso humano no que ele 

chama de despotismo do costume: “O despotismo do costume é, em toda parte, o obstáculo 

permanente ao avanço humano [...]. O princípio progressista, porém, seja sob a forma do amor 

à liberdade ou do amor ao aprimoramento, é antagônico ao domínio do costume” (Mill, 2015, 

p. 69). Ora, o progresso não é um movimento automático da história, mas o resultado direto 

da fricção entre forças conservadoras e a capacidade criativa e crítica dos indivíduos. 

É neste contexto que se insere a leitura de Jacobson, ao interpretar Mill como um 

liberal perfeccionista, isto é, como alguém que não compreende a liberdade apenas como 

ausência de coerção, mas como condição ativa para o desenvolvimento moral, intelectual e 

social dos sujeitos. “Para colher os benefícios da autonomia, devemos ser capazes de 

comparar, criticar e experimentar diferentes modos de vida” (Jacobson, 2000, p. 299). A 

liberdade de expressão, nesse sentido, não é uma mera proteção negativa, mas uma estrutura 

indispensável para a formação de juízos autônomos. Sem a possibilidade de expor, ouvir e 

submeter crenças ao crivo público, não há como formar sujeitos críticos. Uma sociedade que 

silencia opiniões, mesmo sob o pretexto de proteger a verdade ou a ordem, produz não 

autonomia, mas conformismo. A consequência direta disso é que o progresso moral se torna 

inviável. A liberdade de expressão, portanto, não deve ser vista como um privilégio da esfera 

privada ou uma concessão estatal, mas como uma condição estruturante da deliberação ética 

e da própria dignidade do juízo individual.  

Sendo assim, a liberdade de expressão não é apenas um meio de proteção contra o 

poder, mas um horizonte de cultivo de formas de vida mais plenas, reflexivas e socialmente 

fecundas. O progresso, nesta chave, depende da existência concreta de indivíduos capazes de 

questionar o que está dado, propor alternativas e viver de acordo com suas próprias 

deliberações racionais. Nessa perspectiva, silenciar opiniões ou inibir experimentações de vida 

equivale a estagnar a própria história da humanidade. 

Desta feita, o avanço humano só pode ser pensado à luz de um ambiente público que 

valorize não apenas a estabilidade institucional, mas sobretudo a liberdade de expressão como 

meio para a busca e encontro da verdade, de formação e de transformação. O despotismo do 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 13) 

 

costume, como Mill denuncia, impede precisamente essa plasticidade, essa abertura para o 

novo e para a emergência do inédito. 

E é por isso que, como advoga Schapiro (1943, p. 152), Mill “compreendia que, dada 

a liberdade intelectual, qualquer reforma poderia ser alcançada com o tempo. Sem ela, nada 

era possível, exceto por déspotas ocasionais”. O progresso humano não é uma decorrência 

espontânea das estruturas sociais, mas o resultado direto da ação crítica de sujeitos livres. A 

liberdade de expressão, portanto, longe de ser uma mera formalidade institucional, é o que 

torna possível a existência de agentes reformadores, de consciências que se movem contra a 

inércia das tradições, das censuras e das verdades impostas. Sem liberdade de expressão, não 

apenas se bloqueia a possibilidade de transformação, mas se interrompe o processo mesmo 

pelo qual a sociedade pode aprender, corrigir-se e projetar novos horizontes normativos. Por 

isso, Mill compreende a liberdade de expressão como o único solo fértil para a verdade e as 

reformas verdadeiras, não aquelas impostas de cima para baixo, mas aquelas que nascem do 

embate entre razões, visões de mundo e experiências morais divergentes. 

 

3 Críticas a concepção de liberdade de expressão milliana 

A teoria da liberdade de expressão de John Stuart Mill, tal como articulada em On 

Liberty (1859), representa uma das mais influentes e, por vezes, idealizadas, defesas da 

liberdade de expressão absoluta no interior do pensamento liberal moderno cujos efeitos 

ainda reverberam de maneira insistente no debate contemporâneo. No entanto, é preciso 

indagar se os pressupostos normativos que estruturam essa defesa permanecem válidos em 

face das transformações políticas, tecnológicas e epistêmicas do presente. Contudo, a 

recepção crítica contemporânea de sua obra tem evidenciado fragilidades estruturais que 

tornam a doutrina milliana menos sólida do que sua aparência inicial poderia sugerir.  

O primeiro ponto que se destaca, de forma quase incontornável, é a falta de 

sistematização teórica dos limites à liberdade de expressão em Mill. Ainda que On Liberty se 

apresente como uma apologia em prol da liberdade de expressão absoluta, Mill dedica escassa 

atenção à delimitação clara dos casos em que tal liberdade poderia ou deveria ser restringida. 

Cohen-Almagor (2017, p. 531) é incisivo neste diagnóstico: “Porque Mill desejava ser um 

defensor da liberdade de expressão, seu tratamento das exceções à liberdade de expressão é 

assistemático e incompleto”. Convém notar que essa crítica não parte de uma oposição à 

liberdade em si, mas do reconhecimento de que seu exercício, em contextos concretos, exige 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 14) 

 

balizas normativas mais precisas. Ao evitar um tratamento sistemático das exceções, Mill 

acaba por delegar ao intérprete o ônus de delimitar o inaceitável, abrindo margem para usos 

arbitrários do princípio que ele mesmo pretendia proteger. 

Esse diagnóstico se conecta diretamente à vaguidade do critério do “ato manifesto” 

(overt act) como condição para a punição de discursos incitatórios. Mill sustenta que a mera 

expressão de uma ideia, por mais controversa ou mesmo perigosa que pareça, não deve ser 

punida a menos que esteja diretamente ligada a um ato manifesto de violência ou dano. No 

entanto, como nota Cohen-Almagor (2017, p. 520), Mill não define com precisão o que seria 

esse ato manifesto, nem tampouco esclarece se ele inclui apenas a execução do crime ou 

também etapas de sua preparação: “Não está totalmente claro o que Mill quis dizer com 'ato 

manifesto'. Ele se referia apenas ao ato manifesto de assassinato ou também a atos manifestos 

no planejamento do assassinato, independentemente de terem se concretizado?" 

Para compreender melhor essa ambiguidade, é preciso considerar o modo como o 

próprio Mill articula seu princípio do dano. Em On Liberty, Mill (2015, p. 56) afirma: 

 

Ninguém afirma que as ações devem ser tão livres quanto as opiniões. Ao contrário, 
até mesmo opiniões perdem sua imunidade quando as circunstâncias em que são 
expressas fazem de sua expressão uma instigação positiva a algum ato prejudicial [...] 
Atos, de qualquer tipo, que sem justificativa causem dano a outros, podem e, nos 
casos mais importantes, devem ser controlados por sentimentos desfavoráveis e, 
quando necessário, pela interferência ativa da humanidade. A liberdade do indivíduo 
deve ser limitada até esse ponto: ele não deve tornar-se um incômodo para os 
outros. 

 

Como se vê, Mill admite a possibilidade de punição a discursos que, mesmo sendo 

opiniões, em determinadas circunstâncias se tornam atos prejudiciais. O exemplo 

paradigmático por ele evocado é o do comerciante de grãos (corn-dealer), cuja menção 

difamatória, se feita diante de uma multidão exaltada, perde sua natureza de mera opinião e 

se converte em incitação. Ainda assim, a insistência de Mill na exigência de um “ato manifesto” 

posterior para justificar punição, sem maior elaboração conceitual, fragiliza a aplicação prática 

do princípio do dano em contextos complexos. Como sugere Cohen-Almagor, em tempos de 

radicalização discursiva e impacto imediato da fala pública, seria necessário reconhecer que o 

próprio discurso pode ser constitutivo da ação, e não apenas um antecedente eventual dela.  

É precisamente na suposta ausência de dano direto que a defesa milliana da liberdade 

de expressão encontra um de seus pontos mais frágeis. A ideia de que a fala seria uma forma 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 15) 

 

de conduta autorelacionada, ou seja, sem efeitos imediatos e lesivos sobre terceiros, é 

desmentida pela própria experiência social e pelos exemplos concretos de como certos 

discursos atuam sobre os corpos, as reputações e as condições de existência de indivíduos e 

grupos. Como observa Riley (2006, p. 63),  

 

uma breve reflexão mostra que é impossível sustentar que a expressão nunca causa 
danos a outros sem o seu consentimento: ameaças diretas de lesão física ou ruína 
financeira, incitação de terceiros a cometerem violência, publicidade comercial 
fraudulenta, calúnia maliciosa e invasão de privacidade são tipos de discurso cujo 
conteúdo implica risco de dano direto e imediato a outros sem o seu consentimento.  

 

Assim, ameaças críveis de agressão física, campanhas de desinformação comercial, 

incitação à violência coletiva, calúnias que destroem reputações ou invasões de privacidade 

não podem ser vistas como atos puramente discursivos isentos de consequência. São práticas 

que, embora se manifestem por meio da linguagem, produzem efeitos materiais verificáveis, 

afetando de modo direto e imediato os direitos, a segurança e a dignidade de outros.  

Desta forma, a insistência em tratar toda forma de expressão como inofensiva é, nesse 

contexto, mais um ato de negligência normativa do que uma defesa coerente da liberdade. Ao 

desconsiderar a gravidade desses efeitos, corre-se o risco de perpetuar uma ilusão liberal que 

descola a linguagem de sua potência performativa e, com isso, legitima a violência sob o véu 

da liberdade. 

Há, nesse ponto, uma tensão notável entre o princípio do dano que Mill 

reiteradamente coloca como limite legítimo à ação estatal, e certas afirmações presentes em 

outros escritos que sugerem uma postura mais restritiva quanto à liberdade de expressão. Em 

textos como Notes on Newpapes (1834), Mill afirma, por exemplo, que não se deve permitir à 

imprensa publicar verdades que sejam privadas e desonrosas, ainda que verídicas. Ele diz 

(1982, p. 167) que “não permitiríamos que a imprensa imputasse, mesmo que 

verdadeiramente, atos, por mais desonrosos que fossem, que tenham natureza privada”. Essa 

posição de Mill parece destoar do espírito que aparece na On Liberty (1859), onde ele rejeita 

explicitamente a ideia de que o mero incômodo causado por uma opinião seja razão suficiente 

para restringir sua expressão. Aqui, no entanto, ele próprio recua ao admitir um limite à 

liberdade de expressão justamente quando se trata da vida privada. O que está em jogo não é 

apenas a veracidade factual, mas a impossibilidade de se transmitir, ao público ou a um 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 16) 

 

tribunal, uma situação íntima. A exposição de uma verdade parcial pode ser mais danosa do 

que a própria mentira.  

Neste sentido, como advoga Cohen-Almagor (2017, p. 515), “o incômodo, em On 

Liberty, não pode e não deve servir como critério para proibir discursos. É uma justificativa 

leve demais para restringir a liberdade de expressão”. Assim, emerge uma incongruência 

interna na obra de Mill, a saber, se o princípio do dano exige que haja prejuízo concreto e 

significativo a terceiros, como justificar a censura de afirmações verídicas que apenas causam 

desconforto moral ou reputacional? 

Outro ponto importante que merece destaque é a crítica ao argumento slippery slope, 

frequentemente utilizado como barreira antecipada contra qualquer restrição à liberdade de 

expressão. A lógica desse argumento afirma que toda limitação, ainda que pontual e 

justificada, abriria um precedente perigoso para a censura generalizada. Riley (2008, p. 65), no 

entanto, desarma essa linha de raciocínio com precisão, pois “sem argumentos adicionais, é 

pouco convincente sugerir que as pessoas sejam capazes de identificar condutas criminais não 

expressivas, mas incapazes de reconhecer expressões criminosas que causem dano grave a 

outros sem o seu consentimento”. Ou seja, confiar ao Estado e às instituições democráticas o 

julgamento de atos lesivos já é parte do funcionamento cotidiano da vida social. Então, por 

que, então, presumir que essa capacidade desaparece quando se trata de avaliar conteúdos 

expressivos? Assim, aceitar restrições baseadas no conteúdo de certas falas, como ameaças 

críveis, incitações à violência, calúnias ou publicidade enganosa, não significa abrir mão da 

liberdade, mas reconhecer que sua concretização exige critérios normativos que a protejam 

de sua própria perversão.  

Ora, o slippery slope, nesse contexto, aparece mais como um dispositivo retórico do 

medo do que como um argumento sustentável. Repeti-lo sem exame crítico é abdicar da 

responsabilidade de discernir entre a liberdade que emancipa e os discursos que degradam a 

dignidade das demais pessoas.  

Outro ponto relevante que merece ser destacado é a crítica contundente de Waldron 

à crença liberal de que o mau discurso (discurso de ódio, por exemplo) deve ser combatido 

apenas com mais discurso. Essa tese, frequentemente associada à tradição de Mill, pressupõe 

que a livre circulação de ideias, por si só, seria suficiente para corrigir abusos e promover o 

esclarecimento. Waldron (2012, p. 105) afirma que “não aceitamos a suposição de que o 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 17) 

 

melhor remédio para o mau discurso é mais discurso”. Para ele, essa confiança abstrata ignora 

os efeitos concretos e duradouros que certos discursos exercem sobre a dignidade pública de 

grupos vulneráveis. Ao invés de contribuir para a deliberação democrática, o discurso de ódio 

opera como uma forma de difamação coletiva que compromete o pertencimento igualitário 

no espaço público: “O discurso de ódio [...] busca macular os fundamentos da posição social 

de um grupo, retratando-os como pessoas indignas de cidadania igualitária” (Waldron, 2012, 

p. 105).2  

Nessa perspectiva, não se trata apenas de ideias, mas de ataques simbólicos que 

desqualificam sujeitos perante a comunidade, negando-lhes a legitimidade do 

reconhecimento. A tese de que esses efeitos seriam corrigidos naturalmente por outras falas 

torna-se, assim, moralmente ingênua e politicamente perigosa. Há falas cujo dano não se 

desfaz com tempo ou com debate porque elas atuam precisamente onde a linguagem é mais 

potente, a saber, na construção (ou destruição) da dignidade. 

Ainda há de se falar do descompasso entre a formulação original de Mill e as exigências 

normativas contemporâneas no que diz respeito à ausência de uma consideração sobre o 

papel transformador da mídia moderna. Mill escreve em um contexto em que a imprensa era 

o principal, senão único, vetor da opinião pública. Cohen-Almagor (2017, p. 528), atento às 

mutações tecnológicas do nosso tempo, aponta para a gravidade da omissão, pois “os meios 

de comunicação são muito mais invasivos e difusos. A incitação pode ser proferida a muitos 

quilômetros de distância do grupo-alvo, e os meios de comunicação a transmitiram para uma 

audiência que poderá agir com base nela”. Mill concebe a comunicação pública ainda sob uma 

lógica centrada na presença física, como no exemplo da multidão diante da casa do 

comerciante de grãos.  

Contudo, o sistema comunicacional contemporâneo, a mobilização afetiva e a incitação 

à violência podem ocorrer de forma difusa, viral e remota mediadas por algoritmos, redes 

sociais e estruturas discursivas que escapam ao modelo clássico do orador diante do auditório. 

A lógica algorítmica não apenas amplifica o alcance do discurso, como também o direciona a 

públicos segmentados com base em padrões de engajamento emocional, intensificando 

 
2 A discussão sobre a relação entre discurso de ódio e liberdade de expressão, especialmente a partir da teoria 
de Mill, foi desenvolvida por mim em outro trabalho, no qual argumento que a tentativa de proteger 
manifestações de ódio sob o manto da liberdade expressiva absoluta conduz a distorções graves do ideal milliano, 
sobretudo quando tais manifestações corroem a dignidade de grupos vulnerabilizados e desvirtuam a própria 
noção de debate público honesto (Ver Bresolin, 2023).  



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 18) 

 

reações e fomentando polarizações. Nesse cenário, torna-se cada vez mais difícil sustentar a 

ideia de que a liberdade de expressão deva operar sob os mesmos pressupostos da esfera 

pública liberal do século XIX. 

Deste modo, é preciso reconhecer que não se pode simplesmente transpor o modelo 

de liberdade de expressão absoluta para o interior das redes sociais e plataformas digitais sem 

considerar o modo como os algoritmos modulam, condicionam e amplificam os efeitos dos 

discursos. A teoria milliana, embora pioneira, demanda revisões interpretativas significativas 

para dar conta dos desafios colocados por essa arquitetura digital da esfera pública. 

 

4 A arquitetura algorítmica como condicionante da expressão 

Ainda que se tomasse o espírito normativo da obra de Mill como horizonte 

interpretativo, é possível sustentar que ele jamais endossaria uma concepção de liberdade de 

expressão absoluta em ambientes digitais quando esta implicasse a legitimação de fake news, 

campanhas de desinformação ou discursos de ódio. Evidentemente, tal leitura projeta sobre 

Mill uma hipótese anacrônica, mais especulativa do que propriamente demonstrável sob os 

rigores da análise filosófica. Todavia, essa intuição não é desprovida de força crítica, pois revela 

que a defesa milliana da liberdade está, em alguma medida, ancorada em pressupostos éticos 

e epistêmicos que não se coadunam com o funcionamento das plataformas digitais atuais. 

Neste capítulo, quero demonstrar que a ideia de uma liberdade de expressão absoluta 

não pode e não deve ser defendida no interior das redes sociais. Tal impossibilidade decorre 

não apenas do conteúdo que nelas circula, mas sobretudo da forma como esse conteúdo é 

gerado, amplificado e direcionado por estruturas algorítmicas que escapam ao controle do 

usuário. Com efeito, pretende-se argumentar que a própria configuração técnico-

informacional dessas plataformas, organizadas por empresas privadas com interesses 

comerciais próprios, compromete os requisitos da ideia de liberdade de expressão milliane e 

além de impossibilitar os critérios mínimos de uma esfera pública deliberativa. 

A tese aqui defendida é que, no interior do mundo digital, a liberdade de expressão 

encontra-se submetida a um regime algorítmico que atua como condicionante epistêmico e 

ético. Tal regime não apenas filtra o que pode ser visto e ouvido, mas também molda os 

próprios modos de ver e ouvir. Em razão disso, torna-se necessário repensar os fundamentos 

da liberdade comunicativa à luz de categorias como camadas de personalização e formação de 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 19) 

 

câmaras de eco, uma vez que tais dinâmicas comprometem a ideia de uma arena pública 

aberta, plural e simétrica e, por conseguinte, a ideia de liberdade de expressão como pensou 

Mill. 

Para demonstrar a existência das câmaras de eco (echo chambers) nas redes digitais 

contemporâneas, uso como base o modelo desenvolvido no artigo Modelling Spirals of Silence 

and Echo Chambers by Learning from the Feedback of Others, de Sven Banisch, Felix Gaisbauer 

e Eckehard Olbrich, publicado em 2022. A proposta articula ciências cognitivas, teoria de redes 

e sociologia computacional para compreender como padrões de interação mediados por 

plataformas digitais podem estruturar a formação de opinião pública. Em vez de apenas 

descrever o fenômeno, os autores oferecem uma modelagem técnico-formal que permite 

identificar com precisão os mecanismos pelos quais grupos de opinião passam a se isolar e a 

se retroalimentar discursivamente, formando ambientes fechados, as chamadas câmaras de 

eco. 

Como apontam Banisch, Gaisbauer e Olbrich (2022, p. 7), “as redes sociais estão 

transformando rapidamente o cenário da expressão da opinião pública, fornecendo nichos 

para praticamente toda e qualquer opinião”. A plataforma digital, nesse sentido, já não opera 

como um espaço aberto de deliberação, mas como uma arquitetura de nichos, que permite a 

qualquer opinião, inclusive as mais extremadas, encontrar abrigo, audiência e reforço. 

Essa fragmentação do espaço comunicacional coletivo não é apenas descritiva: ela tem 

fundamento estrutural. No modelo desenvolvido pelos autores, a interação entre indivíduos 

passa a se organizar em redes cada vez mais estruturadas por afinidade de opinião. Essa 

reconfiguração é captada pela maior probabilidade de que agentes se conectem com 

semelhantes, o que compromete diretamente a pluralidade e o contraditório. Assim, “a 

interação social com agentes de opinião semelhante torna-se mais provável para ambos os 

grupos de opinião” (Banisch, Gaisbauer, Olbrich, 2022, p. 7). Desta forma, o sujeito é 

conduzido a interagir apenas com aqueles que compartilham sua visão de mundo, reforçando 

suas crenças e blindando-se contra o dissenso.  

Esses ambientes, por sua vez, não apenas isolam, eles empoderam. Salas privadas ou 

semipúblicas, como grupos em redes sociais ou canais fechados, funcionam como câmaras de 

eco nas quais as “opiniões anteriormente marginalizadas ou consideradas tabu resistem à 

espiral do silêncio e tornam-se salientes no discurso público mais geral” (Banisch, Gaisbauer, 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 20) 

 

Olbrich, 2022, p. 7). A câmara de eco não apenas amplifica vozes, mas interfere diretamente 

na constituição do que se entende como opinião pública legítima, transformando minorias 

(radicais) bem organizadas em polos de visibilidade social.  

Neste sentido, como também advoga Nguyen (2018, p. 4), “usuários de redes sociais e 

tecnologias de busca personalizadas encontrarão concordância com mais frequência e, assim, 

serão tentados a inflar excessivamente sua autoconfiança epistêmica”. Desta forma, quanto 

mais a estrutura digital expõe o sujeito à confirmação contínua de suas crenças, mais ele tende 

a superestimar a validade de seus próprios juízos. Dado isso, esse fechamento epistêmico, 

catalisado pela personalização algorítmica, compromete diretamente os ideais iluministas de 

crítica, revisão e aprendizado mútuo, que formam o núcleo normativo da liberdade de 

expressão em Mill. Trata-se, portanto, de uma lógica de reforço que inverte o espírito da 

deliberação pública, a saber, em vez de promover o confronto de ideias, ela conduz à 

sedimentação de certezas e à erosão da disposição ao dissenso. 

É importante observar que esse efeito não se limita à interação entre semelhantes, mas 

afeta também a percepção coletiva acerca do grau de apoio que determinada opinião possui. 

“A percepção do apoio público a uma opinião é enviesada não apenas pela conectividade local 

dos indivíduos, mas também pela disposição dos apoiadores de diferentes opiniões em se 

engajarem na mídia” (Banisch, Gaisbauer, Olbrich, 2022, p. 7). Mesmo um observador neutro, 

um leitor silencioso, por exemplo, pode ser induzido a crer que há uma maioria onde, de fato, 

há apenas um grupo mais vocal, mais “barulhento”.  

A consequência imediata dessa distorção é o surgimento de impressões equivocadas 

de consenso social, que retroalimentam a própria estrutura da câmara de eco. Os grupos 

passam a ver no apoio interno uma validação pública de sua primazia. “Grupos de opinião 

opostos percebem suas próprias visões respaldadas por apoio social e, por isso, tornam-se 

convencidos de sua primazia” (Banisch, Gaisbauer, Olbrich, 2022, p. 7). A câmara de eco, 

portanto, não apenas protege a crença, mas a valida e, ao validar, transforma convicção 

subjetiva em suposta verdade pública. 

Um pressuposto fundamental da teoria milliana é a existência de uma sociedade aberta 

ao contraditório, na qual os sujeitos estejam dispostos a escutar opiniões divergentes com 

abertura mental suficiente para reconsiderar suas próprias convicções. É precisamente nesse 

ponto que se evidencia o abismo entre o ideal iluminista da liberdade de expressão como 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 21) 

 

instrumento de aprimoramento moral e intelectual e a lógica algorítmica que hoje estrutura 

as redes sociais. Ao moldar o conteúdo de maneira personalizada e reforçar preferências 

cognitivas já estabelecidas, os algoritmos comprometem a possibilidade de confronto genuíno 

de ideias. Nas palavras de Mill (2015, p. 19), o grande mal de suprimir uma opinião está em 

“privar tanto os que discordam quanto os que a sustentam da oportunidade de trocar o erro 

pela verdade, ou de perceberem com mais clareza e intensidade a verdade, mediante seu 

confronto com o erro”. 

Por outro lado, a gravidade sociopolítica desse processo se revela quando os próprios 

fundamentos do ideal democrático são colocados em xeque. Ao contrário de uma esfera 

pública aberta, regida por princípios de pluralismo, escuta ativa e reconhecimento mútuo, as 

redes sociais operam sob lógicas estruturais que inviabilizam o contraditório. Como já discuti 

em outro trabalho, “esses mecanismos algorítmicos criam espaços semipúblicos, câmaras de 

eco, que não promovem o pluralismo, mas fortalecem grupos polarizados com tendências 

extremas, encontrando um ambiente adequado para sua expansão” (Bresolin, 2023, p. 782). 

A manifestação de que as mídias e plataformas digitais não configuram a representação da 

esfera pública, portanto, não é apenas descritiva, mas crítica e normativa de tal forma que 

permite-nos afirmar que elas representam o colapso do ideal deliberativo diante de 

arquiteturas informacionais que reforçam o isolamento, a radicalização e não promovem a 

convivência democrática. 

Em vista do que se segue, pretendo desenvolver alguns argumentos em relação ao 

funcionamento das Big Techs em algumas teses centrais da obra The Age of Surveillance 

Capitalism: The Fight for a Human Future at the New Frontier of Power, de Shoshana Zuboff 

(2019), que nos ajudarão a compreender por que a concepção de liberdade de expressão 

absoluta, tal como formulada por Mill, não encontra condições de possibilidade nas 

plataformas e mídias sociais contemporâneas. A análise a seguir buscará revelar como o 

funcionamento das Big Techs, orientado por arquiteturas algorítmicas opacas e extrativistas, 

subverte os pressupostos de agência, racionalidade e deliberação que sustentam o ideal liberal 

clássico da expressão livre e pública. 

Na lógica do capitalismo de vigilância, não há espaço para o sujeito tal como o 

concebemos na tradição moderna: livre e autônomo. O que se impõe é outra coisa, um sistema 

sensível e calculista que monitora, codifica e modula a ação humana em tempo real. A esse 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 22) 

 

novo aparato, Zuboff dá o nome de Big Other. Não se trata, como poderia sugerir a alusão a 

Orwell, de um Big Brother com intenções políticas claras e uma presença tirânica explícita. O 

Big Other é mais opaco, mais frio, mais automatizado. É, um “fantoche sensível, computacional 

e conectado que observa, mede, ajusta e modifica o comportamento humano” (Zuboff, 2019, 

p. 376) sem precisar perguntar nada. Ele não convence, não obriga, não dialoga. Apenas 

observa, coleta e executa.  

Esse sistema se articula por meio do que Zuboff chama de uma nova epistemologia do 

controle, um modo de conhecer que dispensa sentido, subjetividade e contexto. O que 

interessa aqui não é o que se pensa, sente ou deseja, mas o que se faz. Toda a experiência 

humana é reduzida à ação observável. E, justamente por isso, o Big Other opera com o que a 

autora denomina indiferença radical: Chamo esse novo modo de saber de indiferença radical. 

É uma forma de observação sem testemunha (Zuboff, 2019, p. 377-379). Isso não significa 

neutralidade, mas sim um distanciamento estrutural: as Big Techs não se relacionam com o 

humano como um fim em si, mas como um reservatório inesgotável de dados. Você não é o 

produto, você é a carcaça abandonada. O produto deriva do excedente que é arrancado da 

sua vida. 

Essa afirmação da autora inverte uma concepção ingênua que muitas vezes ainda 

sustenta a nossa relação com as plataformas digitais: a ideia de que somos clientes, usuários, 

beneficiários. Na lógica do Big Other, não somos nada disso. Somos insumo! Somos matéria-

prima. E mais: nós fornecemos essa matéria voluntariamente, em cada clique, toque, curtida, 

comando de voz ou deslocamento espacial. A entrega é total, cotidiana, e feita sob o véu da 

conveniência e do prazer.  

E é justamente nesse ponto que se evidencia a gravidade ética do sistema: o que está 

em curso não é apenas uma exploração econômica da atenção ou do tempo, mas uma 

reconfiguração profunda do próprio humano de como vemos, ouvimos, decidimos e até 

mesmo de como sentimos. Ele separa nosso interior de nosso exterior, nossa subjetividade e 

interioridade de nossas ações observáveis . A consequência é o que poderíamos chamar de 

um esvaziamento subjetivo. O Big Other desacopla o sujeito de suas ações, reduzindo o 

comportamento a um conjunto de padrões previsíveis, moldáveis, replicáveis. O que antes era 

fruto de deliberação e intenção, torna-se mera resposta condicionada, transformando a 

volição em reforço e a ação em resposta condicionada (Zuboff, 2019, p. 380-381).  



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 23) 

 

Neste sentido, as Big Techs não precisam saber o que pensamos. Elas só precisam 

prever o que faremos. Não é o conteúdo da consciência que interessa, mas sua exteriorização 

funcional. Trata-se de modelar o comportamento a partir de dados acumulados e algoritmos 

de predição, não para libertar o sujeito, mas para capturar sua potência de agir antes mesmo 

que ele saiba o que quer fazer. 

Neste cenário, a liberdade não é apenas ameaçada, mas ela meticulosamente 

reconfigurada. Não mais pela coerção direta ou pela censura explícita, como nos regimes 

totalitários do século XX, mas pela condução imperceptível de comportamentos, por meio de 

estímulos cuidadosamente distribuídos e punições sutis, muitas vezes invisíveis. Trata-se, 

como afirma Zuboff (2019, p. 376)., de um novo tipo de poder, no qual “a lógica econômica do 

capitalismo de vigilância é dirigida pelas vastas capacidades do Big Other para produzir poder 

instrumentariano, substituindo a engenharia das almas pela engenharia do comportamento”. 

Nesse ponto, talvez resida a ruptura mais profunda com os ideais liberais de expressão 

e deliberação de Mill, pois nunca antes se testemunhou um aparato tão vasto e preciso na 

modelagem da vontade. A liberdade de expressão nas redes sociais, sob tais condições, torna-

se uma liberdade simulada, uma ilusão performativa de agência que encobre o fato de que as 

escolhas expressivas já foram filtradas, organizadas e antecipadas. Trata-se, portanto, do que 

poderíamos denominar de ilusão da expressividade deliberativa, a sensação de liberdade 

comunicativa em um ambiente cujas premissas anulam o próprio ideal de livre formação da 

vontade. Como adverte Mill (2015, p. 111-112), de modo que aqui ressoa com estranha 

atualidade, “um Estado que atrofia seus homens para que sejam instrumentos mais dóceis em 

suas mãos […] descobrirá que com homens pequenos nada grandioso pode realmente ser 

realizado”. No entanto, é preciso reconhecer que, hoje, não é mais o Estado o principal agente 

dessa atrofia da vontade. A lógica algorítmica, operada por plataformas privadas com enorme 

alcance e penetração, assumiu esse papel com um poder de controle e conformação subjetiva 

jamais visto na história moderna. 

 

5 Considerações finais 

O debate sobre a liberdade de expressão não é apenas uma questão de regulação do 

discurso, mas, acima de tudo, um espelho do que aceitamos como relação legítima entre 

sujeitos em uma sociedade plural. Nós vivemos, hoje, em um tempo em que os discursos se 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 24) 

 

multiplicam, mas as escutas se rarefazem. Em nome de uma liberdade de dizer irrestrita, 

muitas vezes se cala o outro, se apaga o dissenso, se promove a indiferença. Essa é a 

contradição central do presente: a liberdade de expressão tornou-se um argumento para 

silenciar, mais do que para dialogar. 

Nesse cenário, torna-se cada vez mais evidente a urgência de uma regulamentação 

democrática das plataformas digitais. É fundamental que essas estruturas sejam reguladas, a 

fim de que seus algoritmos deixem de operar com base apenas em lógicas comerciais e passem 

a respeitar princípios éticos, transparentes e plurais. No entanto, é preciso reconhecer que 

nenhuma regulamentação, por mais bem intencionada que seja, será capaz de antecipar ou 

controlar integralmente os efeitos simbólicos e afetivos das falas que circulam. Como temos 

testemunhado, as palavras atravessam, ferem constroem ou destroem mundos, e nem sempre 

os limites legais dão conta das consequências que elas provocam. 

Por isso, não nos basta repetir o ideal de Mill como se fosse um mantra liberal 

atemporal. Precisamos reativar sua promessa formativa e moral à luz das condições históricas 

que nos cercam, reconhecendo que a defesa de Mill foi elaborada em um contexto específico 

de repressão ao dissenso e escassez de liberdade, assim como o nosso, marcado por 

plataformas digitais e lógicas algorítmicas, exige uma outra proposta, mais sensível às novas 

formas de controle, exclusão e performatividade discursiva que nos atravessam. Hoje, os 

espaços de fala deixaram de ser lugares de troca genuína. São arenas em que discursos são 

treinados para se impor, não para escutar ou compreender. Somos atravessados por 

tecnologias que selecionam, filtram, ampliam ou silenciam enunciados com base em 

interesses que não são os nossos. 

Diante disso, talvez seja tempo de propor uma mudança de rota. Precisamos 

reinventar, coletivamente, uma ética do dizer. Uma ética que comece do reconhecimento da 

vulnerabilidade do outro e da responsabilidade que temos quando falamos. Não se fala aqui 

em censura, mas sim em responsabilidade compartilhada. É preciso reconhecer que nem 

todas as opiniões partem do mesmo ponto, nem encontram o mesmo espaço para ressoar. 

Como sujeitos falantes, temos o dever de perguntar não apenas o que queremos dizer, mas 

também o que a nossa fala produz no outro, no mundo, na nossa convivência.  

 

 

.  



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-25, jan.-dez. 2025    (p. 25) 

 

 

Referências 

BANISCH, Sven; GAISBAUER, Felix; OLBRICH, Eckehard. Modelling Spirals of Silence and Echo 
Chambers by Learning from the Feedback of Others. Entropy, v. 24, n. 10, p. 1–12, 2022. 

BRESOLIN, Keberson. Da busca da verdade ao discurso de ódio: desconstruindo o mito da 
absolutidade da liberdade de expressão na era digital. Sapere Aude, Belo Horizonte, v. 14, n. 
28, p. 465-491, jul./dez. 2023. 

BRESOLIN, Keberson. Liberdade de expressão, esfera pública, plataformas digitais e mídias 
sociais. Ethic@, Florianópolis, v. 22, n. 2, p. 761–790, out. 2023.  

BRINK, David O. Mill’s Liberal Principles and Freedom of Expression. In: TEN, C. L. (org.). Mill’s 
“On Liberty”: A Critical Guide. Cambridge: Cambridge University Press, 2009. p. 31–52. 

COHEN-ALMAGOR, Raphael. J.S. Mill’s Boundaries of Freedom of Expression: A Critique. 
Philosophia, v. 32, p. 1–33, 2017. 

MILL, John Stuart. Notes on the Newspapers (1834). In: MILL, John Stuart. Collected Works of 
John Stuart Mill. Vol. VI: Essays on England, Ireland, and the Empire. Toronto: University of 
Toronto Press, 1982. 

MILL, John Stuart. On Liberty, Utilitarianism and Other Essays. Edited with an Introduction and 
Notes by Mark Philp and Frederick Rosen. Oxford: Oxford University Press, 2015. 

NGUYEN, C. Thi. Echo Chambers and Epistemic Bubbles. Episteme, p. 1–21, 2018. 

RILEY, Jonathan. Racism, blasphemy, and free speech. In: TEN, C. L. (org.). Mill’s “On Liberty”: 
A Critical Guide. Cambridge: Cambridge University Press, 2008. p. 62–82. 

SCHAPIRO, J. Salwyn. John Stuart Mill, Pioneer of Democratic Liberalism in England. The 
Journal of Politics, v. 5, n. 2, p. 202–228, 1943. 

SIMPSON, Robert Mark. Dignity, Harm, and Hate Speech. Law and Philosophy, v. 32, n. 6, p. 
701–728, 2013. 

WALDRON, Jeremy. The Harm in Hate Speech. Cambridge: Harvard University Press, 2012. 

ZUBOFF, Shoshana. The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the 
New Frontier of Power. New York: PublicAffairs, 2019. 

. 

       Recebido em: 15/06/2025 

Aprovado em: 10/11/2025 

                          Publicado em: 02/12/2025  


