
 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 1) 

 

INTUITIO 
PPGFil/UFFS | e-ISSN 1983-4012  

DOI: http://doi.org/10.36661/1983-4012.2025v18n2.14949 

SEÇÃO: Varia 

BERGSON: SOB A SOMBRA DO EU E OS LIMITES DO DIZÍVEL 

Bergson: under the shadow of the self and the limits of the sayable 

 
Pablo Antonio Pelizza1 

orcid.org/0009-0001-8802-6541 
pablo.a.pelizza@gmail.com  

 

Resumo: Este artigo investiga a relação entre a filosofia de Henri Bergson e os limites da linguagem na 
expressão e constituição do eu. A discussão a partir de Bergson centra-se na distinção entre o eu superficial, 
manifestado por meio da linguagem espacializada e da associação de ideias; e o eu profundo, a continuidade 
qualitativa da duração, ou seja, o tempo real, que escapa à representação estática. Em diálogo com as posições 
de filósofos como Sellars, Ryle e Wittgenstein, apresentamos uma concepção tradicional que associa a mente 
à linguagem, evidenciando o erro ontológico apontado por Bergson de reduzir a complexidade dos estados de 
consciência a meras construções semânticas. Em seguida, vemos que a linguagem, embora indispensável para 
a comunicação e organização do pensamento, limita a apreensão da realidade interior, pois apenas captura 
uma superfície do fluxo mental. Assim, Bergson defende que a consciência requer uma abordagem intuitiva 
que ultrapasse os confins do dizível, possibilitando uma experiência direta da continuidade do eu. 

Palavras-chave: Bergson. Linguagem. Duração. Consciência. Intuição. 

 

Abstract: This article investigates the relationship between Henri Bergson's philosophy and the limits of 
language in the expression and constitution of the self. The discussion, starting from Bergson, centers on the 
distinction between the superficial self, manifested through spatialized language and the association of ideas; 
and the deep self, the qualitative continuity of duration, that is, the real time, that eludes static representation. 
Engaging with the positions of philosophers such as Sellars, Ryle, and Wittgenstein, we present a traditional 
conception that associates the mind with language, highlighting the ontological error identified by Bergson in 
reducing the complexity of states of consciousness to mere semantic constructions. Subsequently, we observe 
that language, while indispensable for communication and the organization of thought, limits the 
apprehension of inner reality, as it only captures a surface layer of the mental flow. Thus, Bergson argues that 
consciousness requires an intuitive approach that transcends the confines of the sayable, enabling a direct 
experience of the self’s continuity. 

Key-words: Bergson. Language. Duration. Consciousness. Intuition. 

  

 

 

 
1 Mestrando em Filosofia pela Universidade Federal da Fronteira Sul (UFFS). Pesquisa desenvolvida com apoio da 
FAPESC. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 2) 

 

1 Introdução 

    Entre diferenças e convergências, a leitura de Bergson à luz dos filósofos do linguistic 

turn — que iniciaram a crítica da linguagem ordinária — pode revelar-se inquietante (Teixeira; 

Gomes, 2004). À sua época, Bergson (1859–1941) já desenvolvia uma forma de cognitivismo. 

Sua noção da importância da ação para a constituição da cognição, mediante a percepção, 

evidencia um projeto filosófico consistente, orientado a repensar os fundamentos da 

experência consciente. 

Bergson não foi um filósofo da linguagem, porém, deixou sua marca ao propor novos 

conceitos com a intenção de reestabelecer o movimento na filosofia para além da estabilidade 

da língua, visto que, a preocupação com as relações entre mente e linguagem são recorrentes 

no bergsonismo. No entanto, Bergson o faz à sua maneira, uma vez que tem em vista tratar de 

um aspecto mais profundo da natureza humana, o qual a linguagem espacializada da mente 

não consegue apreender: a “duração” (durée, no original)2. 

Em Bergson, a duração prova que a interioridade não se limita ao que a inteligência 

pode captar. A duração é um movimento de continuidade, um devir onde a sucessão não é de 

estados, como em um fluxo psicológico de pensamentos que se justapõe. Quando uma 

investigação em introspecção é comandada pelo intelecto, o pensamento fixa tudo o que pode 

a respeito do que ele encontra. Esse movimento da inteligência é um hábito para os seres 

humanos. Ao fazê-lo, o pensamento espacializa qualidades — as quais são movimentos 

durativos — em conceitos, que apreendem apenas a superfície daquilo que representam, 

perdendo de vista o fluxo da duração. 

Esse fluxo interior de qualidades é um movimento que faz Bergson conceber um modo 

de percepção imediato, que logo se transforma em método, a “intuição” (intuition, no 

original). A duração, portanto, é percebida sem a mediação do intelecto. A distinção entre a 

espacialização de estados e a duração é, ainda, uma diferenciação de temporalidade. A 

temporalidade vivida, o tempo real, chama-se “duração”; enquanto o tempo mensurável é, 

precisamente, uma consequência da inteligência e seu hábito de espacialização. Essa 

espacialização é um ato do pensamento de criar um espaço para justapor estados mensuráveis 

pelo conceito, delimitado pela linguagem. Já a duração é percepcionada pela intuição, um 

 
2 As indicações dos originais de Bergson são da primeira edição de Œuvres: édition du centenaire (1959). 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 3) 

 

contato sem mediação com esse puro devir. Assim, distinguem-se dois âmbitos de 

interioridade: um em superfície; outro em profundidade. 

O eu superficial, representa aquilo que é mensurável, linguisticamente apreensível e, 

como veremos, insuficiente para uma ontologia do mental. O eu profundo, trata da duração 

propriamente dita, esse fluxo e movimento de temporalidade que caracteriza a subjetividade 

vivida. Nesse sentido, uma “ontologia do mental” (Teixeira; Gomes, 2004, p. 80, 85, 86 e 89) 

parte da noção de que é suficiente apontar que é a linguagem que produz a mente. 

Articulando o conceito de “duração” com as noções de superfície e profundidade do 

eu, examinamos os limites da linguagem quando esta tem em vista exprimir a interioridade. A 

ideia de “mente” como um conjunto de estados interiores observáveis e autoevidentes — que 

sustentam a semântica do discurso linguístico e atestam a existência de um sujeito pensante 

— revela-se, em Bergson, como uma dimensão superficial da subjetividade do sujeito. É a 

duração, enquanto experiência temporal vivida, que possibilita ultrapassar o domínio do 

discurso linguisticamente significado, abrindo caminho para um contato direto e imediato da 

vida interior. 

Em um primeiro momento, portanto, examinamos a dimensão cognitiva e a noção de 

eu superficial. Confrontamos a leitura bergsoniana com as teses de W. Sellars e G. Ryle, 

demonstrando como, para Bergson, a linguagem produz apenas uma superfície semântica que 

encobre a continuidade qualitativa da consciência, ao passo que para Sellars e Ryle a semântica 

parece constituir a própria ontologia do mental. 

Em seguida, tratamos dos limites do dizível e aproximamos Bergson de Wittgenstein — 

especialmente do argumento da linguagem privada. Evidenciamos que, embora ambos 

reconheçam a origem prática da linguagem, Bergson antecipa essa crítica sem se deter nela, 

propondo a intuição da duração como via capaz de ultrapassar o aprisionamento linguístico. 

Concluímos, a partir dessas perspectivas, as contribuições centrais desta análise: (i) a 

caracterização de uma superfície linguística do eu que não deve ser confundida com uma 

ontologia completa do mental; (ii) a reivindicação da duração como categoria metodológica e 

ontológica da interioridade para além da espacialização linguística; e (iii) a reinterpretação de 

Bergson como interlocutor fecundo tanto para a filosofia da mente e da linguagem quanto 

para leituras históricas que o situem como um proto-cognitivista. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 4) 

 

Tensionando Bergson com filósofos como Sellars, Ryle e Wittgenstein, especialmente 

no que diz respeito ao eu superficial na linguagem, colocamos nossa análise na esteira de um 

debate ainda inicial. A comparação a qual nos dedicamos ressalta que, para Bergson, os 

parâmetros da linguagem não limitam o conhecimento e não definem o que é a mente. A 

definição da superfície é, portanto, indicativa do eu profundo. 

Desse modo, embora a noção de duração — o tempo real, fruto de uma crítica à 

utilidade do tempo3 — seja, ao mesmo tempo, fonte e fundamento de uma profundidade da 

vida interior, nos detemos em um primeiro momento ao eu superficial: essa aparição, 

expressão da duração em extensão, que toma de empréstimo a língua espacializada — que 

gera a sombra do eu —, para mais adiante, tratarmos do eu profundo e dos limites do dizível. 

2 A cognição e a superfície do eu  

Em relação a W. Selllars e G. Ryle, Teixeira e Gomes (2011, p. 80) destacam “[…] um 

ponto de divergência fundamental: [enquanto] para Bergson não é a mente que é engendrada 

pela linguagem, mas apenas uma aparição [eu superficial] do mental que se esconde sob a 

superfície do discurso”, para Sellars e Ryle “[…] a mente é que é engendrada pelas sutilezas da 

linguagem”. Assim, na perspectiva de Sellars e Ryle, uma ontologia do mental é possível apenas 

pela aparição de um vocabulário mentalista, entretanto, para Bergson, tal noção inscreve-se 

numa ilusão e erro filosóficos, uma vez que repousa sobre os mesmos problemas descritos 

pelo filósofo francês como “pseudoproblemas” (pseudo-problèmes, no original) (PM, p. 110)4. 

Bergson reduz a dois os pseudoproblemas e os denomina: “[…] os problemas 

angustiantes da metafísica” (PM, p. 110). O primeiro deles (i) produziu as teorias do ser; o 

segundo, (ii) as teorias do conhecimento. Em resumo, o primeiro trata da questão (i) “porque 

há algo ao invés do nada?”; e o segundo (ii) “porque há ordem ao invés da desordem?”. Ambos 

ainda se reduzem a uma única noção: à noção de que há menos na ideia de nada, ou de 

desordem, e mais da ideia de algo, ou de ordem. 

Visto que a inteligência humana utiliza-se de conceitos sólidos e bem definidos, o 

problema de uma ontologia do mental a partir de um vocabulário mentalista é também um 

 
3 Para mais informações a esse respeito, ver Worms (2005). 
4 Neste texto, optamos pela referência à Bergson através da abreviatura das suas obras. A indicação foi feita logo 
após o título de cada obra nas referências e está entre colchetes. Assim, ao(à) leitor(a) que interessar, poderá 
consultar nas referências a abreviatura indicada no corpo do texto. A mesma escolha foi feita a respeito das obras 
de Wittgenstein e Hume (citado brevemente na nota número 12). 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 5) 

 

problema da inteligência. A respeito do sujeito, “[…] nossos hábitos intelectuais nos impedem 

de perceber” (PM, p. 114) que, “[…] considerando que suas características mais essenciais não 

são passíveis de apreensão pela linguagem […]” (Pinto, 2020, p. 3), há uma dimensão 

superficial que a inteligência caracteriza, mediante a linguagem, em detrimento de uma 

dimensão em profundidade que diz respeito à duração. Essa superfície é um vocabulário 

mentalista que, para Sellars e Ryle, constitui suficientemente uma ontologia do mental. 

Sellars atribui à semântica a possibilidade de expansão da linguagem para além do 

discurso restrito a eventos públicos ou observáveis por todos. Com isso, as ideias expressas e 

seus significados indicam não apenas eventos sociais, mas também para o interior de 

indivíduos pensantes, para entidades não-observáveis (Teixeira; Gomes, 2004). Nesse sentido, 

então, para uma linguagem poder sugerir a existência de uma pessoa que possui uma mente 

pensante, “Em primeiro lugar, a linguagem teria de ser enriquecida com os recursos 

fundamentais do discurso semântico — ou seja, os recursos necessários para fazer afirmações 

caracteristicamente semânticas […]”5 (Sellars, 1997, p. 92, tradução nossa). 

A semântica, nesse contexto, refere-se aos recursos fundamentais do discurso, 

necessários para a formulação de afirmações características feitas com a linguagem, como a 

relação de significado ou a condição de verdade do que é dito. A partir da semântica, introduz-

se o caráter normativo do discurso, que enriquece a linguagem com a dimensão epistêmica, 

possibilitando que o discurso seja analisado em termos de verdade ou falsidade. Essa 

capacidade de avaliação enriquece a mente com pensamentos que possuem a propriedade de 

ter referência ou de ser “a respeito de” algo. 

Com isso, a linguagem, enquanto expressão, passa a significar o resultado de um 

preparo realizado por entidades não-observáveis, os pensamentos. Dessa forma, teorias sobre 

o mundo e o comportamento adquirem uma significância que refere6 ao mental, uma vez que 

teriam sido preparadas nesse domínio. A primazia7 desses estados interiores observáveis e 

 
5 No original: “In the first place, the language would have to be enriched with the fundamental resources of 
semantical discourse — that is to say, the resources necessary for making such characteristically semantical 
statements […]” (Sellars, 1997, p. 92). 
6 Nas seções 273 e 274 das Investigações Filosóficas, Wittgenstein trata do termo “designa” em contraste à 
“refere”, para refletir acerca da linguagem que nos é privada. Veremos mais adiante a relação entre Wittgenstein 
e Bergson quando nos dedicarmos ao eu profundo e aos limites do dizível. 
7 A palavra “primazia”, aqui, diz respeito à qualidade do pensamento semântico, sendo aquele que está em 
primeiro lugar, ou seja, que vêm antes. A primazia do preparo do ato linguístico, feito pelas entidades não-
observáveis — os pensamentos —, é, por excelência, segundo Ryle, a base que constituiu a ideia de mente. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 6) 

 

autoevidentes, gerados pelos relatos introspectivos, teriam originado a ideia de mente. Tal 

ideia teria igualmente forjado a noção de acesso privilegiado: “Somente seu próprio acesso 

privilegiado a esse fluxo em consciência direta e introspecção poderia fornecer um 

testemunho autêntico de que esses verbos de conduta mental foram aplicados correta ou 

incorretamente”8 (Ryle, 2009, p. 5, tradução nossa). 

Ainda antes de Sellars, embora em um caminho um pouco diferente, Ryle9 discutia o 

problema sugerindo que uma armadilha gerada pela linguagem teria forjado a ideia de mente. 

Ao criticar a noção cartesiana de uma entidade mental como um “fantasma na máquina” 

(ghost in the machine, no original), Ryle (2009, p. 5) está tentando mostrar que a filosofia deve 

combatê-lo. Com isso, sua aposta é a de que a noção de mente herdada do cartesianismo é 

uma ilusão causada pelo uso inapropriado do vocabulário aplicado de maneira errônea ao 

psicológico; Ryle chamou esse equívoco de “transgressão categorial” ou “erro de categoria” 

(category-mistake, no original): “Não se trata apenas de um conjunto de erros específicos. É 

um grande erro e um erro de um tipo especial. Trata-se, a saber, de um erro de categoria”10 

(Ryle, 2009, p. 5–6, tradução nossa). Desse modo, Ryle intenciona demonstrar como a noção 

mecanicista de causalidade falha quando se trata de estados mentais e, igualmente, como a 

utilização de uma linguagem que designa o “fora” para lidar com essas entidades não-

observáveis, pode ser um grande erro. 

Aqui reside uma das divergências em relação ao bergsonismo. Embora Bergson 

também veja tais problemas da filosofia da mente como ilusórios ou falsos, a própria ideia de 

“estados mentais”11, forjada pelas filosofias da mente, incorreria num equívoco produzido pela 

inteligência prática. Bergson nos revela que tal praticidade se dá no sentido usual que deriva 

do próprio âmbito social, uma vez que valorizamos antes os fenômenos sociais ou as 

explicações mentais do que a realidade mais íntima da duração. A duração não é representável 

como um “estado”. Dado que a mente e a consciência humanas são um heterogêneo, um fluxo, 

 
8 No original: “Only his own privileged access to this stream in direct awareness and introspection could provide 
authentic testimony that these mental-conduct verbs were correctly or incorrectly applied” (Ryle, 2009, p. 5). 
9 Ver The Concept of Mind (2009), de Ryle. 
10 No original: “It is not merely an assemblage of particular mistakes. It is one big mistake and a mistake of a 
special king. It is, namely, a category-mistake” (Ryle, 2009, p. 5–6). 
11 Embora Bergson empregue o termo “estados” (ver a nota número 20, neste texto), a própria dinâmica da vida 
interior mostra-se contínua, de modo que não há rupturas claras entre um momento e outro. Por essa razão, a 
ideia de “estado” é imprecisa, já que nossa história interior não se organiza em segmentos nitidamente 
separados. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 7) 

 

todo pensar sobre esse fluxo realiza uma pausa, um “fixar” daquilo que por natureza é puro 

movimento, uma incessante continuidade. 

Tal duração é o tempo real. Para Bergson (PM, p. 7), quando a mente evoca o tempo, é 

o espaço que se apresenta. Este espaço é engendrado pela mente, que, por sua vez, o utiliza 

para dispor conceitos, realizar associações, organizar uma realidade simétrica e uma 

justaposição de eventos que representam uma pausa, nunca a duração real. Para além dessa 

superfície de linguagem estaria a continuidade real, a duração verdadeira, oculta por essa 

sombra da associação. Desse modo, ao tomar por revestimento a própria linguagem, onde o 

espaço opera em conjunto, a filosofia da mente incorreria no erro de confundir a explicação 

do fato com o próprio fato (Teixeira; Gomes, 2004). Essa crítica, Bergson nos apresenta já no 

Ensaio sobre os dados imediatos da consciência (1889) ao abordar os equívocos da hipótese 

associacionista12: 

O associacionismo comete, portanto, um erro ao substituir continuamente o 
fenómeno concreto, que ocorre no espírito, pela reconstituição artificial que a 
filosofia lhe fornece, confundindo assim a explicação do facto com o próprio facto. 
Aliás, é disto que nos apercebemos mais claramente à medida que considerarmos os 
estados mais profundos e mais compreensivos da alma. O eu toca, de facto, no 
mundo exterior pela sua superfície; e como esta superfície conserva a marca das 
coisas, associará por contiguidade termos que percecionara [sic] justapostos: é a 
conexões deste género, conexões de sensações totalmente simples e, por assim dizer, 
impessoais, que a teoria associacionista convém. Mas, à medida que se escava abaixo 
desta superfície, à medida que o eu volta a si mesmo, também os seus estados de 
consciência cessam de se justapor para se penetrarem, se fundirem conjuntamente, 
e cada qual se colorir com a cor de todos os outros (DI, p. 126)13. 

Portanto, a confusão entre descrição e objeto da descrição revela, para Bergson, que a 

mente opera apenas na camada mais superficial da experiência. Não é a linguagem que gera 

a semântica, ela apenas expressa um significado que decorre da própria consciência. Portanto, 

a linguagem é sempre expressão, “[…] espacialização de processos mentais. A linguagem não 

cria o significado, nem a semântica, ao contrário, o significado está condensado na consciência, 

que procura conhecê-lo pela expressão”14 (Teixeira; Gomes, 2004, p. 87). Nesse ponto, 

 
12 O associacionismo é o atomismo mental. Trata-se de uma hipótese que surgiu com David Hume (1711–1776) 
e que diz respeito a uma forma de relacionar ideias. Para o associacionista, todas as ideias são descontínuas por 
natureza e são os princípios de associação que criam uma noção de continuidade perceptiva. Hume anuncia que 
existem sete tipos de relações filosóficas (T 1.1.5), entretanto, ressalta a sobremaneira como a semelhança, a 
causalidade e a contiguidade no tempo e no espaço se destacam como as principais (T 1.1.4; IEH 3). 
13 A acentuação e ortografia estão em português de Portugal, uma vez que, a versão do texto utilizada, a saber, 
Ensaio sobre os dados imediatos da consciência (2018), deriva da editora Edições 70, de Lisboa. 
14 Para mais detalhes sobre essa noção em Bergson, ver especialmente o primeiro capítulo de Matéria e Memória 
(2010). 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 8) 

 

pareceria haver um paralelismo entre cérebro e consciência; porém, Bergson é enfático ao 

ressaltar a ilusão de tal tese15. Para o filósofo francês, o pensamento tem o poder de expressar 

em linguagem apenas uma ínfima parte do que há, de fato, na consciência16 (EE, p. 41). 

A partir dessa perspectiva, Bergson está afirmando uma independência do 

pensamento quanto ao cérebro correspondente. Essa independência não é total. De todo 

modo, “[…] o cérebro não determina o pensamento; e consequentemente o pensamento, pelo 

menos em grande parte, é independente do cérebro” (EE, p. 43). Essa independência é 

fundamental no bergsonismo por revelar o posicionamento não redutivista do autor. Além 

disso, efetivamente, “[…] há infinitamente mais numa consciência humana do que no cérebro 

correspondente. É essa, em linhas gerais, a conclusão a que chego” (EE, p. 41). É sobre essa 

ideia que Bergson se apoia. 

Sendo assim, reduzir a consciência ao cérebro, reduzir a mente à linguagem e fazer 
do cérebro uma máquina linguística é um caminho curto para uma espécie de 
determinismo da consciência pelo ambiente linguístico-social e, deste modo, a 
afirmação de uma consciência sem liberdade (Teixeira; Gomes, 2004, p. 88). 

Assim, se Bergson não compreende a mente como fruto da semântica da linguagem, 

ao menos não em sua natureza real, é porque tal linguagem constitui uma superfície semântica 

no eu. Para o bergsonismo, a mente não é engendrada pela linguagem, mas é o conjunto de 

ação, percepção, cognição e consciência que moldam e refinam de maneira progressiva um 

meio cognitivo. Com certa ressalva em incorrer numa certa historiografia retrospectiva17, isso 

inscreve Bergson em uma ciência cognitiva18 à sua época. 

 
15 Para ver mais sobre a crítica ao paralelismo psicofisiológico na filosofia bergsoniana, ver A energia espiritual 
(2009), especialmente o texto intitulado “O cérebro e o pensamento: uma ilusão filosófica”. 
16 Tal afirmação é melhor expressa por Bergson ao afirmar que, no cérebro, a ação se desdobra em adequar o 
que há em pensamento para uma ação possível: “É esse acompanhamento motor do pensamento que sem 
dúvida perceberíamos se pudéssemos penetrar no cérebro em atividade, e não o pensamento em si” (EE, p. 46). 
Nesse sentido, o que há no cérebro é também um recorte. Esse recorte se dá no campo das ações possíveis, pois 
é esse acompanhamento motor que necessita da colaboração integral dessa relação entre o cérebro e a mente. 
17 Nesse aspecto, Moore (1996) realoca o pensamento bergsoniano para refletir sobre um cognitivismo presente 
em toda sua filosofia, Teixeira e Gomes (2004) indicam essa referência. 
18 Consagradas a partir dos anos 90, as ciências cognitivas abandonam o representacionalismo como ferramenta 
fidedigna para modelos mentais, ou mesmo computacionais, robóticos e de IA (inteligência artificial), para a 
constituição de uma cognição estritamente relacionada com a ação no mundo e sua influência recíproca. Esse 
fato da importância do movimento no mundo, da ação e percepção para a desenvoltura cognitiva, Bergson já 
apresenta em Matéria e Memória (1896): “Vemos claramente aqui o erro daqueles que fazem nascer a percepção 
do estímulo sensorial propriamente dito, e não de uma espécie de questão colocada à nossa atividade motora” 
(MM, p. 45). 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 9) 

 

É recorrente, em Bergson, a crítica ao aspecto limitante da linguagem enquanto 

significante de um interior em introspecção. Nesse sentido, observamos em Wittgenstein, nas 

Investigações Filosóficas (1953), a noção de que a referência das palavras está em relação ao 

“[…] uso que delas fazemos em situações comunicativas” (Sampaio, 2019, p. 358). Em Bergson, 

é igualmente em função da ação prática que a linguagem é constituída. Embora Bergson não 

tenha dedicado um texto exclusivo ao tema da linguagem em sua filosofia, é regular, como 

dissemos, sua crítica ao aspecto limitante da língua. Mas não nos enganemos, isso não quer 

dizer que Bergson anuncia sua limitação em ir adiante, além dos limites do dizível. 

Wittgenstein, aparentemente, vê os problemas metafísicos como contrassensos, por isso 

mesmo, “Do que não se pode falar, é melhor calar-se: …e mais nada, o que mostra que a 

linguagem não pode exprimir tudo” (TLP, 7). Bergson também vê que a linguagem não pode 

exprimir tudo, entretanto, não se limita a isso: 

Só vejo um meio de saber até onde se pode ir: é pôr-se a caminho e andar. Se o 
conhecimento que buscamos é realmente instrutivo, se ele deve dilatar nosso 
pensamento, toda e qualquer análise prévia do mecanismo do pensamento poderia 
apenas mostrar-nos a impossibilidade de ir tão longe, visto que teríamos estudado 
nosso pensamento antes da dilatação que procuramos obter dele. Uma reflexão 
prematura do espírito sobre si mesmo irá desencorajá-lo de avançar, ao passo que 
pura e simplesmente avançando ele teria se aproximado do objetivo e, ademais, teria 
percebido que os obstáculos apontados eram, em sua maioria, efeitos de miragem 
(EE, p. 2). 

Assim, enquanto Wittgenstein compreende as limitações do pensamento e da 

linguagem dentro dos marcos do dizível, Bergson, em uma perspectiva distinta e anterior, 

sugere um avanço, um esforço necessário antes da constatação de tais limites. Um esforço 

desse gênero, sustentado pela intuição, conforme anunciado em O Pensamento e o Movente 

(1934), poderia revelar “terrenos” inexplorados. 

Como mencionado, perspectivas posteriores, como a de Wittgenstein, compactuam 

com as limitações da linguagem, ou ainda, justificam-se pelo que é dizível. Bergson, por outro 

lado, não limita a sua filosofia ao viés da linguagem, porém, percebe as limitações que uma 

abordagem desse tipo pode conter e elabora suas obras a partir19 de uma perspectiva crítica 

 
19 Na nota número 3 deste texto, indicamos Worms (2005) como uma referência à noção de tempo em Bergson. 
Além do aspecto crítico aos limites da linguagem, relacionável com a crítica à multiplicidade quantitativa 
(homogênea), há, igualmente, uma crítica à espacialização do tempo que percorre todo o trabalho do filósofo 
francês. Essa noção é inerente ao principal conceito da filosofia bergsoniana, a “duração”. Um posicionamento 
como esse revela e reforça uma inclinação não redutivista por parte de Bergson e que o acompanha no 
desenvolvimento da sua filosofia. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 10) 

 

dos limites da língua. Portanto, anos antes de Wittgenstein, Bergson teria constatado essas 

barreiras da linguagem e concebido uma filosofia desprendida dos limites do pensamento 

linguístico, ou ainda, poderíamos dizer, dos limites do dizível. 

3 Sob os limites do dizível 

Se Bergson revela a importância da linguagem na constituição da sua filosofia, é muito 

mais para afirmar a incapacidade desta de lidar com uma experiência de introspecção do que 

para se limitar ao seu uso em um cognitivismo de associação. Pode-se observar que, ao nos 

aproximamos dos argumentos das Investigações Filosóficas (1953), de Wittgenstein, 

especialmente entre as seções 243 e 275, as quais convencionou-se chamar de “argumento 

da linguagem privada”, há uma reflexão acerca da introspecção (Sampaio, 2019, p. 347), tema 

presente em Bergson desde o Ensaio (1889). 

Compreende-se como linguagem privada aquilo que Wittgenstein aponta como 

palavras que se referem ao que pode ser compreendido apenas por seu enunciador (IF, §243). 

Àquela sensação que designamos dor, bem como argumenta Wittgenstein (IF, §244), não é 

constituída por uma referência em introspecção, mas sim como parte de um jogo de linguagem 

(Sampaio, 2019, p. 348–349). Tal palavra é parte da expressão do sentimento de dor, mas não 

“refere” (IF, §274) primeiro a uma sensação privada, por ser, antes, um atributo de uma 

convenção — se aprende a dizer que se está com dor, e isso não significa que tal palavra 

corresponda a uma sensação específica. 

Poderíamos dizer que, para Wittgenstein, fomos ensinados pelos jogos de linguagem 

(IF, §7), a significar expressões de estados internos por meio de sua diferenciação entre si. 

Sendo assim, utilizamos termos, antes, para certos fins — voltados à prática da expressão em 

si e à enunciação de algo —, do que para referir com precisão um estado interior que só 

poderia ser conhecido pelo sujeito que o enuncia. Portanto, não há de fato uma linguagem 

privada. A reflexão acerca daquilo que nos é íntimo, como nossas sensações, sentimentos e 

emoções, é desprovida do campo do sentido. Quando, em introspecção, olhamos para o 

interior de nós mesmos, o que encontramos é aquilo que aprendemos com a comunicação em 

uma comunidade linguística. 

Contudo, qual a possibilidade de avançarmos para além dos limites do dizível, para 

além do pensamento linguístico? Se esses sentimentos interiores não reivindicam sua origem 

na linguagem, muito menos sua identidade, é porque não são nem apreensíveis, nem 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 11) 

 

representáveis pela língua, conforme propôs Bergson. Para ele, uma breve introspecção revela 

a fluidez dos nossos estados20 internos e sua heterogeneidade21 qualitativa, ou seja, estados 

interiores que mudam e não são iguais entre si. Em oposição à ideia de quantidade, errônea 

para nos referirmos a sentimentos, emoções, sensações ou estados de consciência 

quantitativamente maiores, ou menores do que outros, Bergson elabora sua filosofia 

justamente na diferença22 de qualidade. Uma resolução quantitativa nos soa confortável, pois 

quase todos os paralelos de nossa vida social e cotidiana apontam para uma interpretação 

quantitativa da vida. Identificamos percepções como semelhantes e convencionamos a 

identidade qualitativa, quando, na verdade, é apenas a identidade quantitativa que ali se 

apresenta. A qualidade diz respeito às tênues mudanças que operam nos estados mais 

internos e sutis, afinal,  

[…] toda sensação se modifica ao repetir-se […], se não me parece mudar de um dia 
para o outro, é porque dela me apercebo agora através do objeto que lhe serve de 
causa, através da palavra que a traduz. Esta influência da linguagem sobre a sensação 
é mais profunda do que normalmente se pode pensar. Não só a linguagem nos leva 
a acreditar na invariabilidade das nossas sensações, mas induzir-nos-á em erro, por 
vezes, quanto ao caráter da nossa sensação experimentada. […] Em síntese, a palavra 
com contornos bem definidos, a palavra em bruto, que armazena o que há de estável, 
de comum e, por conseguinte, de impessoal nas impressões da humanidade, esmaga 
ou, pelo menos, encobre as impressões delicadas e fugitivas da nossa consciência 
individual. Para lutar com armas iguais, estas deveriam exprimir-se por palavras 
precisas; mas as palavras, logo que formadas, voltar-se-iam contra a sensação que 
lhes deu origem e, inventadas para testemunhar que a sensação é instável, acabariam 
por lhes impor sua própria estabilidade (DI, p. 103). 

Portanto, Bergson entende que as palavras não representam a realidade do estado das 

coisas, dos estados mentais ou sentimentos e sensações mais íntimas. O mesmo é verdadeiro 

 
20 Aqui voltamos a utilizar a palavra “estados” ao tratar de Bergson. Seu uso se justifica pela larga utilização do 
termo pelo próprio autor desde o Ensaio sobre os dados imediatos da consciência (2018), de 1889. Outro modo 
de se referir aos “estados interiores”, que é também utilizado por Bergson, é tratar destes utilizando o termo 
“fatos internos”. Os demais modos de expressão em linguagem, utilizados por Bergson para o mesmo fim, são 
“multiplicidade heterogênea” vs. “multiplicidade homogênea”, para distinguir entre o eu superficial e o eu 
profundo; “duração”; “multiplicidade qualitativa” vs. “multiplicidade quantitativa”, utilizada para fins 
semelhantes aos da “heterogênea” vs. “homogênea”; “multiplicidade dos estados psicológicos”; e, 
“multiplicidade dos estados de consciência”. Estes são alguns exemplos que demonstram como o termo “estados” 
não é feliz em todos os casos, embora tenha sido utilizado por Bergson em um movimento didático para retratar 
a dinâmica dos dados imediatos da consciência. 
21 Dentre os poucos textos de leituras especializadas dedicadas à Wittgenstein e Bergson, a saber, Pariente (1969), 
Sampaio (2019) e Prado Neto (2005), este último considera que, em Wittgenstein, “[…] há pelo menos um ponto 
em que somos obrigados a falar em uma ‘presença bergsoniana’: trata-se da oposição conceitual 
homogêneo/heterogêneo para opor o mundo real — o mundo do dado — ao mundo construído pela física” 
(Prado Neto, 2005, p. 49). 
22 Para mais informações sobre a diferença em Bergson, ver Bergsonismo (2012, p. 119), de Deleuze, 
especialmente o texto II do Apêndice, intitulado “A concepção da diferença em Bergson” (1956). 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 12) 

 

para Wittgenstein, que concorda que a mera relação entre as palavras e as coisas não se define 

por uma representação delas; o mesmo também é verdadeiro para estados mentais. Para 

Bergson, a confusão criada pela filosofia diz respeito ao equívoco em confundir problemas 

qualitativos com quantitativos, principalmente no que diz respeito ao uso da linguagem. Já em 

Wittgenstein, é a incompreensão das nossas formas de linguagem que teria gerado tal 

confusão e inspirado falsos problemas filosóficos. 

Portanto, tanto Bergson quanto Wittgenstein julgam que a linguagem se desenvolveu 
em vista da ação prática, ambos rejeitam que a linguagem seja uma mera 
representação de estados de coisas ou de processos mentais, e ambos concordam 
que as doutrinas lidaram com problemas mal colocados por influência de nossas 
formas de expressão (Sampaio, 2019, p. 358). 

Embora, segundo Wittgenstein, nosso aprendizado da linguagem é aquilo com o que 

nos deparamos na experiência introspectiva, isso não significa que o pensamento se reduza à 

linguagem, tampouco que não existam pensamentos privados. Neste sentido, poderíamos 

dizer que a ferramenta bergsoniana da intuição oferece tal experiência direta, sem a mediação 

do pensamento como limitador da investigação filosófica. Desse modo, vemos como Bergson 

evita ao máximo (PM, p. 27) atribuir à sua filosofia um método investigativo. Afinal, “[…] no 

bergsonismo, o método não precede a investigação mas é, pelo contrário, por ela própria 

secretado ao longo do tratamento de problemas particulares” (Prado Júnior, 1988, p. 27). 

Ademais, em Bergson, encontramos uma noção de eu que corrobora nossa 

argumentação. Para o filósofo francês, embora nosso eu pareça um e o mesmo ao longo da 

vida, há uma superfície psicológica caracterizada pelo dizível e uma profundidade 

introspectiva, cujo fluxo e multiplicidade qualitativa não se deixa apreender pela linguagem e 

pelo pensamento que fixa. Como observamos, Bergson designa este primeiro como eu 

superficial; já este segundo, eu profundo. A superfície do eu já nos serviu de objeto para uma 

aproximação ao vocabulário mentalista em Sellars e Ryle. Aqui, nos aproximamos da intuição 

bergsoniana, ferramenta metodológica para um possível avanço além do vocabulário 

mentalista e dos limites do dizível. 

Se existe um meio de possuir uma realidade absolutamente, ao invés de conhecê-la 
relativamente, de se colocar nela ao invés de adotar pontos de vista sobre ela, de ter 
uma intuição dela ao invés de fazer sua análise, enfim, de apreendê-la fora de toda 
expressão, tradução ou representação simbólica, a metafísica é exatamente isso. A 
metafísica é portanto a ciência que pretende passar-se [sic] de símbolos. Há pelo 
menos uma realidade que todos apreendemos por dentro, por intuição e não por 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 13) 

 

mera análise. É nossa própria pessoa em seu escoamento através do tempo. É nosso 
eu que dura (PM, p. 188). 

É frente à dicotomia do heterogêneo (qualitativo) e do homogêneo (quantitativo) que 

Bergson traça os contornos de uma intuição pura da duração; é essa multiplicidade 

heterogênea interior (eu profundo), caracterizada pelo tempo real, que contrasta com as 

simultaneidades de um tempo homogêneo (eu superficial). A superação dos símbolos e, por 

conseguinte, de qualquer tipo de linguagem, é o que pretende a metafísica, na concepção 

bergsoniana do termo. Na superfície do eu, na mente espacializada, reside o conceito, passível 

de associação linguística. Nesse sentido, embora entre Wittgenstein e Bergson possa haver 

uma singular aproximação quanto à constituição da linguagem pela ação em si, Bergson não 

tensiona sua filosofia sob os limites da linguagem. 

Deleuze, em Bergsonismo (2012, p. 104), nos diz que tal filosofia da intuição como 

método vislumbra não apenas reafirmar a especificidade da filosofia com relação à toda e 

qualquer outra ciência, mas também revelar aquilo que o próprio conhecimento da ciência 

nos oculta, afinal, esta nos permite apenas relacionar, inferir e concluir, nunca nos dá a coisa 

em si. Ao refletir sobre a orientação geral da filosofia, Deleuze aponta que Bergson “[…] 

repudia as filosofias críticas […]” ao nos mostrar “[…] na ciência, e também na atividade 

técnica, na inteligência, na linguagem cotidiana, na vida social e na necessidade prática, enfim 

e sobretudo, no espaço, outras tantas formas e relações que nos separam das coisas e de sua 

interioridade” (2012, p. 104). 

Dessa forma, tratar linguisticamente da interioridade é atribuir-lhe características que, 

devido à linguagem, nos são práticas, voltadas à superfície das coisas. É por isso que tais 

problemas a respeito de uma interioridade soam, para Wittgenstein, como falsos problemas. 

Entretanto, como enfatizamos aqui, Bergson não considera que a linguagem limite o 

pensamento. Se pensarmos na linguagem como objeto da crítica em si, “[…] só porque 

falamos, só porque associamos ideias umas às outras, e essas ideias se justapõe em vez de se 

penetrarem, não conseguimos traduzir completamente o que a nossa alma experimenta […]” 

(DI, p. 127). Sob essa sombra linguística, a linguagem contextualiza um eu social fruto de uma 

relação entre cognição, percepção e ação. “É este o conjunto de sentimentos e ideias”, diz 

Bergson, “que nos vêm de uma educação mal compreendida, a que se destina mais à memória 

do que ao juízo. Forma-se aqui, no centro do próprio eu fundamental, um eu parasita que 

invadirá continuamente o outro” (DI, p. 128). 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 14) 

 

Portanto, Bergson tensiona sua filosofia em um movimento intuitivo e qualitativo que 

subentende que a linguagem não limita a investigação filosófica. Enquanto Sellars e Ryle 

concebem a semântica da língua como um requisito para um vocabulário mentalista, Bergson 

reflete sobre a imposição da nossa ação prática na constituição da linguagem e de um meio 

cognitivo, aproximando-se, nesse sentido, de Wittgenstein. Afinal, tal semântica constitui, para 

Bergson, apenas uma superfície mental. Além disso, para o filósofo francês, a semântica está 

condensada na consciência, que procura um meio de expressão que lhe seja adequada. Sobre 

os limites da língua, Prado Júnior (1988, p. 31–32) afirma que uma ontologia dada pela 

linguagem, que se preste ao eu superficial, condiz com sua forma e manifestação. Porém, a 

fantasmagoria desse eu superficial é gerada em conjunto por essa verdade ontológica de 

superfície.  

Em profundidade, os estados se fundem e não mais se dividem, mas se diferenciam em 

qualidade. Ora, se a duração se diferencia, aquilo de que ela se diferencia é ainda, de algum 

modo, duração (Deleuze, 2012, p. 129). Isto é, uma tristeza profunda, como ressaltam Teixeira 

e Gomes (2004, p. 87), não pode ser constituída quantitativamente de inúmeras pequenas 

tristezas; afinal, a intensidade de tais emoções é uma qualidade não quantificável e, por isso 

mesmo, é conhecida intuitivamente e situada além dos limites do dizível. 

4 Considerações finais 

A partir da presente análise, é possível apontarmos para duas perspectivas a respeito 

de Bergson com relação à linguagem. A primeira, tratada na primeira seção deste texto, diz 

respeito à noção de que a linguagem não constitui, após um enriquecimento semântico, a 

ontologia do mental, como formularam W. Sellars e G. Ryle. A constituição do mental através 

da linguagem é apenas a de uma superfície do eu. Além disso, a noção de estados mentais, 

forjada pelas filosofias da mente, incorre em um erro já apontado por Bergson anos antes, ou 

seja, enquanto um estado não muda para outro estado, nele não há duração. Assim, uma 

perspectiva de estados mentais é, para o bergsonismo, um erro com base na espacialização do 

eu em uma superfície cognitiva de linguagem. Este seria o erro no qual os modernos se 

apoiaram ao desenvolver um associacionismo23 como fundamento. 

 
23 A respeito do associacionismo, ver a nota número 12 deste texto. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 15) 

 

Em uma perspectiva distinta, o bergsonismo afirma a constituição da linguagem a partir 

de uma noção semelhante à apresentada anos depois por Wittgenstein. Como trabalhado na 

segunda seção deste texto, esta é a segunda perspectiva na qual esta análise situa Bergson. 

Porém, enquanto Wittgenstein afirma as limitações da linguagem em uma experiência 

introspectiva, Bergson reconheceu, anos antes, os impasses que uma abordagem deste gênero 

poderia gerar e, ademais, não se deteve diante disso. A perspectiva de Bergson se orienta por 

uma investigação desprendida dos limites do método e que evita constatar as limitações do 

pensamento sem antes se esforçar por uma dilatação do próprio pensamento.  

Bergson, concebe, por assim dizer, a linguagem semelhantemente à Wittgenstein, ou 

seja, constituída a partir de uma vida prática. Entretanto, além de Bergson descrever os limites 

que tal abordagem poderia gerar — também apontados, aliás, por Wittgenstein quanto ao 

argumento da linguagem privada anos mais tarde —, ele afirma a possibilidade de, frente a 

realidade da duração, ir além. 

A relação que propomos entre ambas as perspectivas é que, embora Bergson conceba 

um meio cognitivo constituído pela importância da ação humana no mundo, tal cognição não 

fundamenta uma ontologia do mental, mas sim, como dissemos, uma superfície do eu. O 

significado deriva da consciência, está condensado ali e busca um meio de expressão na 

linguagem. Essa derivação faz com que a superfície apontada por Bergson indique uma 

ontologia fundamental. Porém, como observamos na tratativa de Prado Júnior, tal ontologia é 

apenas uma ontologia do eu superficial — e apenas isso. 

Uma superfície linguística, erigida pela atividade humana em relação a um mundo que 

a solicita, quando voltada para as explicações a respeito da profundidade do eu, encontra seu 

limite de expressão. Uma experiência intuitiva, portanto, se faz necessária. A linguagem, 

enriquecida pelo plano empírico e pela dimensão normativa da semântica, não é suficiente 

para uma ontologia do mental. 

Um avanço deste tipo é ancorado por uma intuição que conhece sem a mediação da 

linguagem. É o eu pelo próprio eu, ou, em outras palavras, a duração totalmente pura. Assim, 

para Bergson, a linguagem não realiza uma ontologia fundamental e não é base segura para 

uma investigação filosófica, dada sua limitação espacializante; necessária, porém não 

suficiente. A linguagem denuncia a estrutura da sombra do eu, ocultando a visão intuitiva da 

duração e gerando uma projeção superficial da identidade do sujeito no mundo. A duração 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 16) 

 

está situada para além da superfície linguística — além dos limites do dizível —, exigindo da 

filosofia uma intuição que nos permita habitar o fluxo e não apenas descrevê-lo.  

Enquanto o eu superficial encontra-se na sombra do eu e nos limites do dizível, passível 

de comparação com uma superfície linguística da cognição, o eu profundo aponta o verdadeiro 

objeto da filosofia bergsoniana, a própria duração. Só quando ultrapassamos a superfície 

linguística e suas sombras é que o eu aparece em sua duração pura, solo autêntico para o fazer 

filosófico. 

Referências 

BERGSON, Henri. A energia espiritual [EE]. Tradução: Rosemary Costhek Abílio. São Paulo: 
Martins Fontes, 2009. 209 p.  

______. Ensaio sobre os dados imediatos da consciência [DI]. Tradução de: João da Silva Gama. 
Lisboa: Edições 70, 2018. 179 p. 

 ______. Matéria e Memória: ensaio sobre a relação do corpo com o espírito [MM]. 4. ed. 
Tradução de: Paulo Neves. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010b. 291 p. (Biblioteca do 
pensamento moderno). 

______. Œuvres: édition du centenaire. ROBINET, André (ed.). 1. ed. Paris: Presses 
Universitaires de France, PUF, 1959. 1602 p. 

______. O Pensamento e o Movente: ensaios e conferências [PM]. Tradução: Bento Prado 
Neto. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 297 p. 

DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. 2. ed. Tradução: Luiz B. L. Orlandi, Lia de Oliveira Guarino, 
Fernando Fagundes Ribeiro. São Paulo: Editora 34, 2012. 157 p. 

HUME, David. Tratado da natureza humana [T]. Tradução: Déborah Danowski. São Paulo: 
Unesp, 2000. 759 p. 

______. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios da moral 
[IEH][IPM]. Tradução: José Oscar de Almeida Marques. São Paulo: Unesp, 2003. 438 p. 

MOORE, Francis Charles Timothy. Bergson: thinking backwards. New York: Cambridge 
University Press, 1996. 

PARIENTE, Jean-Claude. Bergson et Wittgenstein. Revue Internationale de Philosophie, v. 23, n. 
88/89, 1969. p. 183–200. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/23940751. Acesso em: 
01. out. 2024. 

PINTO, Débora Cristina Morato. Memória, ontologia e linguagem na análise bergsoniana da 
subjetividade. Revista Unimontes Científica, [S. l.], v. 6, n. 1, p. 61–70, 2004/2020. Disponível 

http://www.jstor.org/stable/23940751


 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-17, jan.-dez. 2025    (p. 17) 

 

em: https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/unicientifica/article/view/2461. Acesso 
em: 13 nov. 2025. 

PRADO JÚNIOR, Bento. Presença e campo transcendental: consciência e negatividade na 
filosofia de Bergson. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1988. 223 p. 

PRADO NETO, Bento. Wittgenstein e Bergson. Analytica, [S.l.], v. 9, n. 2, p. 43–58, 2005. 
Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/analytica/article/view/508. Acesso em: 07. 
out. 2024. 

RYLE, Gilbert. The Concept of Mind. London and New York: Routledge Taylor & Francis Group. 
2009. p. 314. 

SAMPAIO, Evaldo. Intuição e Linguagem: Bergson, Wittgenstein e os limites do dizível. Revista 
Helius, [S. l.], v. 2, n. 2, p. 339–363, 2020. Disponível em: 
https://helius.uvanet.br/index.php/helius/article/view/97. Acesso em: 13 nov. 2025. 

SELLARS, Wilfrid. Empiricism and the Philosophy of Mind. London: Harvard University Press. 
1997. 

TEIXEIRA, João de Fernandes; GOMES, Paulo de Tarso. Bergsonismo, filosofia da mente e 
cognitivismo. In: TEIXEIRA, João de Fernandes. Filosofia e ciência cognitiva. Rio de Janeiro: 
Vozes, 2004. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tratado Lógico-Filosófico [TLP]/Investigações Filosóficas [IF]. 
Tradução: Manuel António dos Santos Lourenço. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1987. 
p. 611. 

WORMS, Frédéric. A concepção bergsoniana do tempo. Tradução: Débora M. Pinto. 
DoisPontos, [S.l.], v. 1, n. 1, p. 129–149, dez. 2005. DOI: 
http://dx.doi.org/10.5380/dp.v1i1.1922. Disponível em: 
https://revistas.ufpr.br/doispontos/article/view/1922. Acesso em: 20. set. 2024. 

 

Recebido em: 12/02/2025 

Aprovado em: 10/11/2025 

Publicado em: 02/12/2025 

 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/unicientifica/article/view/2461
https://revistas.ufrj.br/index.php/analytica/article/view/508
https://helius.uvanet.br/index.php/helius/article/view/97
http://dx.doi.org/10.5380/dp.v1i1.1922
https://revistas.ufpr.br/doispontos/article/view/1922

