
 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 1) 

 

INTUITIO 
PPGFil/UFFS | e-ISSN 1983-4012  

DOI: http://doi.org/10.36661/1983-4012.2025v18n2.14947 

SEÇÃO: Varia 

A INCOMPATIBILIDADE ENTRE EUGENIA POSITIVA E CAPITALISM 
The incompatibility between positive eugenie and capitalismo 

 
Leonardo Assis1 

 

Resumo: O seguinte trabalho tem como objetivo responder à questão “deve-se utilizar tecnologias eugênicas 
apenas para cura, ou pode-se usar também para melhoramento?”. Assim, o texto desenvolve-se discutindo e 
contextualizando: (1) alguns dos principais problemas para o uso de engenharia genética de forma positiva a 
partir da visão bioconservadora de Jürgen Habermas e Michael Sandel para, em seguida, (2) apresentar a 
teoria ética de Tristam Engelhardt e sua aplicação na bioética. Por fim, (3) analisa-se as possíveis justificativas 
para a realização de melhoramentos biológicos e suas consequências político-sociais. 

Palavras-chave: Engenharia Genética. Liberdade. Ética. 

 

Abstract: The following work intends to answer the question “eugenic technologies must be used just for 
healing or could it also be used for improvement too?”. Therefore, the text is built on the contextualization 
and discussion of: (1) the bioconservative view of Jürgen Habermas and Michael Sandel on the problems of 
genetic engineering usage as a positive eugenie and (2) through the presentation of the ethics theory of 
Tristam Engelhardt and his applications at bioethics. Finally, (3) some of the reasons that justify biological 
improvement are analyzed attached to some of the political and social consequences that come from it. 

Key-words: Genetic engineering. Freedom. Ethics. 

  

 

1 Introdução 

Será possível um dia (logo? já?) “aumentar” à vontade esse ou àquele traço de 
caráter, a inteligência, a altura, a força física ou a beleza dos filhos, escolher o sexo, 
a cor dos cabelos ou dos olhos? Ainda não chegamos lá [...], mas, ao menos na teoria, 
doravante nada é impossível (Ferry, 2018, p. XXVII). 

 Habermas e Sandel defenderam pontos semelhantes quanto ao seu uso para a 

chamada eugenia positiva em suas obras voltadas especificamente a discutir as consequências 

de tecnologias de “melhoramento” humano, mas com uma pequena diferença: enquanto o 

primeiro preocupou-se com o desequilíbrio de poder entre criador(es) e criação nos casos de 

engenharia genética (Habermas, 2004), o segundo, assumidamente influenciado pela reflexão 

 
1 Graduado em Filosofia Licenciatura pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Email: 
leobarrosjt@gmail.com –  https://orcid.org/0009-0009-4861-0936. 

mailto:leobarrosjt@gmail.com


 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 2) 

 

habermasiana, demonstrou vários exemplos de métodos eugênico já existentes, e 

questionou-se sobre os problemas em casos nos quais as modificações são feitas pelo sujeito 

em si mesmo (Sandel, 2013). Partindo dos conceitos fundamentais que guiam esses debates, 

como o “ser si mesmo”, que Habermas retira de Kierkegaard, e a “dádiva”, que Sandel mesmo 

formula, ambos convergem, enfim, no perigo que a espécie humana corre com a falta de 

controle sobre os limites da eugenia. 

 A partir da defesa bioconservadora de ambos autores, Engelhardt argumentou a favor 

da liberdade na realização de modificações corporais (como a engenharia genética). Sua 

proposta está inserida em uma tese ética, a qual tem como objetivo solucionar os impasses 

morais entre as chamadas “comunidades morais” (Engelhardt, 2008) e que se baseia em uma 

leitura da sociedade que chamo de “utilitarista qualitativa” e “relativista”. Afinal, para ele, na 

medida em que se provou a falha do ideal iluminista de alcançar uma razão universal, a única 

saída que nos restou foi consentir frente à liberdade alheia, visando sempre a não 

maleficência.  

 Por fim, frente à questão “deve ou não haver pesquisas e produtos voltados ao 

melhoramento, ou deve-se ficar somente na cura?”, exploro a posição de Luc Ferry (2018), 

que traz reflexões relevantes sobre os propósitos de alguns transumanistas, juntamente dos 

possíveis problemas sociais que podem surgir em virtude de suas pesquisas. Enfim, o limite 

entre a cura e o melhoramento torna-se bem evidente no caso de dois homens que não 

ultrapassam dos 1,45 metros de altura: 

o primeiro porque foi vítima de uma doença na infância, o segundo porque seus pais, 
embora perfeitamente ‘normais’, também têm baixa estatura. Por que cuidar de um 
e rejeitar o outro, uma vez que ambos sofrem igualmente da mesma pequenez em 
uma sociedade que, com ou sem razão, dá mais valor à altura? (Ferry, 2018, p.XXXII). 

 

2 Eugenia, ser si mesmo e dádiva: uma reflexão sobre justiça e liberdade 

Habermas inicia o seu “Futuro da Natureza Humana” com duas teses filosóficas que 

são fundamentais para os seus argumentos: (1) o liberalismo político de Rawls, que o leva a 

conceber que a ética deixou de ser uma doutrina de leis universais para se tornar uma 

discussão sobre como se viver em uma sociedade plural, no que ele afirma: “A ‘sociedade 

justa’ deixa ao critério de todas as pessoas aquilo que elas querem ‘iniciar com o tempo de 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 3) 

 

suas vidas’” (Habermas, 2004, p. 5); e (2) o existencialismo de Kierkegaard com seu conceito 

de “ser si mesmo”: 

Toda a atenção se destina sobretudo à estrutura do poder ser si mesmo, ou seja, à 
forma de uma auto-reflexão ética e a uma escolha de si mesmo, determinada pelo 
interesse infindável em que o projeto de vida tenha êxito. De maneira autocrítica, o 
indivíduo apropria-se de seu passado histórico, efetivamente encontrado e 
concretamente rememorado, tendo em vista as possibilidades de ações futuras 
(Habermas, 2004, p.10).  

A partir dessas teses, ele trata sobre os novos problemas presentes na sociedade 

alemã da época (2001) com as novas tecnologias genéticas, como o DGPI (Diagnóstico 

Genético de Pré-Implantação), em que se retira o embrião no estágio de 8 células para se fazer 

um exame genético de precaução de doenças hereditárias, levando ao aborto caso se 

confirmasse alguma (Habermas, 2004, p.24). Com a possibilidade de se fazer esse tipo de 

exame, Habermas questiona: “É compatível com a dignidade humana ser gerado mediante 

ressalva e, somente após um exame genético, ser considerado digno de uma existência e de 

um desenvolvimento?” (Habermas, 2004, p. 27). Afinal, como se definem os critérios de justiça 

e as possibilidades de ser si mesmo quando torna-se possível decidir as particularidades 

genéticas das novas gerações? 

Parece ser o caso, assim, que o ser si mesmo está posto em jogo quando pensamos 

nas novas possibilidades de escolha sobre os genes de uma nova criança – a qual pode tanto 

ser escolhida quanto modificada antes de seu nascimento. Ademais, ao haver uma relação de 

criação e criador, os critérios de justiça ficam desbalanceados, pois antes mesmo do 

nascimento a pessoa já é submetida aos interesses particulares do outro. Dessa maneira, a 

sociedade desregula-se em termos de justiça, tendo em vista que o novo ser perde parte da 

sua subjetividade por se tornar um objeto manipulável (Habermas, 2004, p. 62-74), mudança 

que altera a sua experiência do mundo, já que a sua vida é ao menos parcialmente pré-

definida2.  

O fim do limite entre sujeito e objeto é, creio eu, a maior contribuição do trabalho de 

Habermas nesta obra, e se enquadra no campo da ética aplicada pela problemática sobre o 

limite entre a cura e o melhoramento. Evidente que, como se viu e ainda se vê, a objetificação 

 
2 Vale ressaltar que Luc Ferry traz problemas à visão de Habermas sobre como os filhos modificados sentiriam-

se em uma sociedade eugênica: “Os pais que persistem, por razões morais ou religiosas, em recusar essas 
benfeitorias da ciência aos seus filhos não correria o risco de um dia enfrentar as críticas destes?” (Ferry, 2018, 
p. 18). 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 4) 

 

dos outros no âmbito social ainda é dominante: desde a submissão do trabalhador ao seu 

superior até a escravidão, ainda muito presente nas zonas rurais. Contudo, com o rompimento 

do limite anteriormente imposto pela natureza sobre a modificação biológica, o sujeito 

começa a se tornar um objeto antes mesmo de tomar consciência de si, i.e, de se tornar 

efetivamente sujeito, gerando novos problema ontológicos, éticos e políticos: 

Na medida em que a evolução aleatória das espécies move-se para o campo de 
intervenção da tecnologia genética e, por conseguinte, da ação que é de nossa 
responsabilidade, as categorias que, no mundo da vida, separam o que é produzido 
e o que se transforma por natureza passam a não se diferenciar mais (Habermas, 
2004, 64-65). 

Por fim, não apenas passamos a ser capazes de definir o próprio ser do outro, mas 

também desregula-se o limite da nossa liberdade, considerando-se que as decisões biológicas, 

antes realizadas pela própria natureza, passarão a poder serem feitas por nós. 

Apesar de não ser possível estabelecer uma ética universal, o critério de justiça parece 

dever basear-se na afirmação de que todas as pessoas são sujeitos igualmente dignos. 

Afirmação essa que parece tornar-se falsa quando a livre manipulação de genes torna-se 

possível. Afinal, tal como ocorre nas relações presentes no trabalho alienado e nas definições 

de gênero, em que a autocompreensão de si é sobreposta pelo interesse do mercado e da 

sociedade, ocorrerá também na consciência da pessoa modificada ou escolhida: 

É na cabeça que a alteração se operaria. A mudança da consciência se realizaria em 
consequência da mudança de perspectiva da atitude performativa da vida vivida de 
uma primeira pessoa para a perspectiva de observador, a partir da qual o próprio 
corpo foi transformado em objeto de uma intervenção anterior ao nascimento 
(Habermas, 2004, p. 75). 

Assim, parte do ser si mesmo passa a ser composto pela liberdade alheia, gerando uma 

espécie de alienação biológica, que Habermas chama de “corpo casca”, e que parece mais 

problemática que a social, porque é um caminho sem volta. 

A conclusão de que o sujeito se tornará um “corpo casca” parece ser a mais radical e 

problemática, seja para Habermas, seja para a sociedade como um todo. Em virtude disso ele 

recusa a liberação de realização da eugenia positiva, ao menos sem uma legislação forte, mas 

defende o uso da negativa3. O autor entende, enfim, que quando se trata de uma modificação 

que garantirá uma melhor qualidade de vida (por exemplo, evitar que a criança nasça com 

 
3 A “eugenia positiva” corresponde ao melhoramento, enquanto a “eugenia negativa” corresponde à previsão de 

danos, i.e, ao uso médico. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 5) 

 

HIV), a futura pessoa ficará grata pelo tratamento, porque viver sem doenças hereditárias 

parece ser o desejo de qualquer um.  

2.1 Por uma renovação do discurso: o agir comunicativo multiespécies 

Apesar de concordar fortemente com Habermas no que concerne à modificação de 

embriões, acredito que ele não problematiza corretamente as modificações biológicas pós-

nascimento. A principal passagem do livro em que isso é discutido está na página 60, onde ele 

afirma que conforme a humanidade modifica-se, a sua autocompreensão ética enquanto 

espécie passa a se alterar também. Inicialmente parece ser o caso de que, ao considerarmos 

a chance de a humanidade se alterar a ponto de dividir a espécie em novas espécies, o projeto 

de uma ética levemente universal, tal como o dele, tende a se tornar impossível. Isso ocorre 

porque sua tese depende da igualdade entre as pessoas e sua posição no discurso: só 

podemos chegar em normas que guiem as pessoas se durante o processo de argumentação 

(1) não houver, uma divisão hierárquica entre as pessoas e (2) houver uma linguagem 

compartilhada (Habermas, 2022, 191-234) que permita a comunicação entre diferentes 

mundos da vida; logo, com o surgimento dos humanos-máquina (Habermas, 2004, p. 58) e de 

outras formas humanóides, a linguagem modificar-se-ia segundo as suas novas experiências, 

e o discurso tornar-se-ia inviável. Porém, Nussbaum, ao discutir sobre a importância de um 

sistema de justiça que engloba quase todos os animais, proporciona dois fatos relevantes para 

definirmos se a comunidade linguística deve ser composta apenas de humanos da mesma 

espécie: (1) a insuficiência do conceito de espécie e (2) a possibilidade de comunicação entre 

diferentes razões.  

Quando Habermas expressa seu receio sobre o surgimento de novas espécies 

humanoides, o que ele pode ter em mente é a continuação da comum arrogância humana 

frente às outras formas de vida, a qual garantiria a possibilidade de um tratamento 

objetificante dos pós-humanos sobre os humanos.  Apesar de ser inegável a existência desse 

problema futuro, ele talvez possa ser evitado se aprendermos com a crítica de Nussbaum 

sobre a classificação de “espécie” e sobre as outras formas de racionalidade presentes nos 

animais não-humanos. A recusa da classificação de espécie para a sua teoria da justiça se faz 

a partir do fato de que, para os biólogos, ela é grosseira e ignora que “cada membro da espécie 

é sutilmente diferente, cada um de todos os outros” (Nussbaum, 2023, p. 156). Aliás, de forma 

alguma essa visão desvincula-se da ideia de ser si mesmo, tendo em vista que ela compreende 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 6) 

 

que se nos guiarmos por uma categoria tão abrangente, como a de “espécie”, ficaremos 

presos a limites que não necessariamente existem nas nossas subjetividades.  

Ademais, parece evidente que múltiplas pessoas que podem ser consideradas pós-

humanas já estão presentes no que consideramos como “comunidade humana”4, e 

certamente participam da comunidade discursiva. Na realidade, cada membro da espécie 

expressa em si a afirmação e a negação dessa classificação. Logo, a presença de novas espécies 

humanoides na comunidade – desde que essas não busquem produzir uma hierarquia –, 

talvez só possa ser problemática se não for possível compartilharmos uma linguagem. 

Novamente, Nussbaum respondeu ao problema habermasiano não a partir de 

exemplos de um entendimento entre humanos e pós-humanos, mas de humanos e outros 

não-humanos que conseguiram se comunicar eficazmente, como no caso de Smuts e os 

chimpanzés:  

Seu primeiro desafio foi convencer os babuínos de que ela não era uma ameaça. 
Tendo se preparado bem para este desafio, ela os abordou gradativamente, com 
muita sensibilidade para suas reações, “sintonizando” os sutis sinais de medo que 
eles enviavam uns aos outros quando ela se movia muito rapidamente ou para muito 
perto. A princípio, as mães chamavam seus bebês e davam-lhes olhares severos de 
advertência. Com o passar do tempo, no entanto, quando perceberam que Smuts 
respondia aos seus sinais, seu comportamento mudou: se achassem que ela estava 
perto demais, lançavam “olhares feios” para ela – deixando, como ela observa, de 
tratá-la como um objeto para tratá-la como um sujeito com quem eles poderiam se 
comunicar (Nussbaum, 2023, p. 390). 
 

Da mesma forma que em princípio alguém deve se comportar quando se depara com 

culturas diferentes – como tomar cuidado na forma de agir porque não se sabe a interpretação 

das pessoas sobre determinados movimentos e palavras –, deve ocorrer quando esse alguém 

se depara com outras espécies. É inegável que os seres humanos são capazes de falar línguas 

simbolicamente iguais e, assim, facilitar a comunicação; todavia, apesar disso, essa língua 

parece ser apenas uma de múltiplas formas de representação de nossas experiências e pode 

ser substituída, por exemplo, pelo teatro, pela pintura, pelo desenho, pela música, etc. Por 

fim, o que parece nos deixar com o pé atrás para entendermos a nossa relação com os outros 

animais dessa maneira (principalmente aqueles que biologicamente se distanciam de nós, 

como os peixes ou as aves) é a nossa ideia de que eles não são racionais. Todavia, Nussbaum 

 
4 Considerando-se a ideia de que o rompimento com a limitação de gênero é parte do pós-humanismo, então 

aquelas pessoas que fogem do padrão binário homem/mulher já não são mais parte da comunidade humana. 
Veja mais sobre isso em KARASINSKI M., Pós-Humanismo, Transumanismo, Anti-Humanismo, Meta-Humanismo 
e Novos Materialismos. Revista De Filosofia Aurora, v. 31, n.54, 2019. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 7) 

 

já respondeu a partir de várias pesquisas5 a esse problema e deixou claro que vários dos 

animais não-humanos são dotados de razão. 

Logo, entendo que Habermas já tem presente na sua teoria a consciência da 

necessidade de uma antropologia filosófica, em que se precisa aprender a posição alheia para 

se pensar nas decisões éticas e políticas que serão realizadas. Portanto, a sua preocupação de 

uma ética da espécie se mostra, para mim, como uma auto-limitação do seu projeto, pois, 

como diz Nussbaum:  

o respeito [ou o consenso] pode ser alcançado, embora com dificuldade, por meio 
de um aprendizado intelectual que venha, por assim dizer, de fora, compreendendo 
semelhanças e diferenças.” (Nussbaum, 2023, p. 379).  

 

2.2 Dádiva e atletas biônicos 

Sandel vai no mesmo caminho que Habermas, mas argumenta também contra o 

transumanismo depois do nascimento. Mesmo assim, ele não parece adicionar muitas coisas 

ao debate, além de novos e atualizados exemplos do desenvolvimento dessa tecnologia 

ambígua, os quais são importantes, certamente, para a melhor compreensão do problema. 

Enfim, sua grande contribuição parece estar presente na discussão de duas questões: (1) qual 

o valor das conquistas individuais quando somos pré-definidos para termos sucesso? E (2) que 

tipo de sociedade teremos quando as pessoas passarem a ser pré-definidas e/ou modificadas 

biologicamente?  

O problema (1) é proposto como um debate sobre o uso de engenharia genética nos 

esportes, em que um atleta robótico e biônico que bate com uma perfeição tal que sempre 

consegue um home run graças à implantação de chips de computadores que calculam com 

precisão o ângulo e o momento da tacada (Sandel, 2013, p. 40). Ele pensa com isso que, ao se 

modificar alguém a esse ponto, o desempenho deixa de ser resultado de um esforço próprio 

– e consequentemente deixa de ser uma conquista própria – para se tornar um sucesso 

tecnológico. Logo, um atleta biônico é objetificado, tornando-se um dos casos em que há uma 

remodelação da natureza humana com o intuito de unicamente satisfazer os desejos alheios.  

 Apesar de essa questão poder nos levar a uma discussão voltada à filosofia do esporte, 

como ele desenvolveu no capítulo 2, entendo que a sua grande contribuição está em propor 

 
5 Para se consultar os exemplos descritos pela autora, recomendo especialmente a leitura do capítulo 6 de 

Nussbaum, 2023: “Senciência e esforço: uma fronteira em construção”. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 8) 

 

questões que nos permitem visualizar os passos que as novas tecnologias dão em direção a 

uma sociedade consequencialista. A produção de atletas robóticos, ou alimentados por 

hormônios, é resultado de uma sociedade utilitária, que só se preocupa com o ganho no final 

do processo. Como Sandel diz, “o melhoramento é perturbador porque distorce e sobrepuja 

os talentos naturais” (Sandel, 2013, p. 44), i.e, o acaso é sobrepujado por um cálculo, e o atleta 

por um objeto, o que torna o resultado previsível. Portanto, o melhoramento acaba com os 

meios, com o ser si mesmo de cada pessoa, visando apenas alcançar um determinado 

objetivo: vencer um campeonato, ser atraente, ter o físico daquele(a) fisiculturista que se 

admira, etc. Mas depois que se alcança esse objetivo, será que o sentimento de conquista 

mantém-se? Será que a vida não deixará ainda mais de ser sobre o processo para se valer 

unicamente dos resultados? Enquanto não tivermos os resultados das experiências dessa 

sociedade calculável, continuaremos com essas dúvidas. Contudo, pode-se pensar melhor 

sobre como respondê-las ao se consultar o conceito de dádiva presente no problema (2). 

 O futuro da sociedade humana está diretamente ligado ao valor que damos às 

características presentes no conceito de dádiva, que Sandel apresenta da seguinte maneira: 

“Reconhecer o aspecto de dádiva da vida é reconhecer que nossos talentos e nossas potências 

não são mérito unicamente nosso” (Sandel, 2013, p. 41). Ela coloca-se, então, como aspectos 

biológicos que diversificam as subjetividades por transformar três “características cruciais de 

nossa configuração moral: a humildade, a responsabilidade e a solidariedade” (Sandel, 2013, 

p. 98): o aprendizado que se obtém a partir da humildade surge pelo imprevisto presente em 

relações sem pré-designação; já no caso da responsabilidade, somos responsáveis por nossas 

ações, mas não por nossa biologia ou a de nossos filhos; por fim, a solidariedade é fortalecida, 

pois nas relações com os chamados “menos afortunados” somos ensinados a compartilhar, 

como ocorre, afirma ele, nos seguros de saúde, em que “mesmo sem ter um senso de 

obrigação recíproca, as pessoas unem seus recursos e riscos e compartilham o destino umas 

das outras” (Sandel, 2013, p. 101). 

Pondo fim à dádiva, a humanidade perde a humildade por causa da pré-definição dos 

filhos; a responsabilidade se desgasta por excesso de liberdade (Sandel, 2013, p. 99), porque, 

como Habermas já pontuou, o aumento de controle sobre nossa biologia é também o 

aumento da nossa responsabilidade sobre nossas ações (Habermas, 2004, p  40); e, por último, 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 9) 

 

a solidariedade deixa de existir, pois como a boa saúde passaria a ser parte das escolhas 

humanas não haveria razões para se agir de forma solidária com os menos afortunados6. 

Assim, apesar de o conceito de dádiva poder ser problematizado, principalmente por 

ser formulado segundo uma concepção religiosa da vida, ainda assim os valores que Sandel 

considera serem ensinados por ela são relevantes para pensarmos sobre como os processos 

eugênicos nos levam a um suposto aumento da liberdade e, ao mesmo tempo, a uma 

sociedade totalmente calculável: a criança deixará de carregar a novidade consigo para se 

tornar um descendente do projeto de vida dos seus antecessores, e as decisões sobre nossa 

própria biologia só aumentarão as possibilidades de manipulação do mercado, que tem como 

base a indústria cultural e a sua propaganda, responsáveis por manipular os desejos e as ações 

humanas7. Enfim, a suposta disponibilidade de modificações genéticas servirá como 

justificativa para se negligenciar ainda mais as diferenças e naturalizar a pobreza e a doença 

como parte da escolha alheia. 

3 Fundamentos da bioética para os estranhos morais 

Opondo-se a Habermas e Sandel, Engelhardt contribuiu ao debate com a sua 

problematização da tentativa de “uma explicação geral de como os indivíduos devem agir” 

(Engelhardt, 2008, p. 22). Para ele, este tipo de projeto está diretamente ligado à história do 

Ocidente e da razão iluminista, a qual “poderia revelar o caráter da vida boa e dos cânones 

gerais da probidade moral, fora de qualquer narrativa moral particular” (Engelhardt, 2008, p. 

29). Entretanto, ao se afastar do monoteísmo cristão, que no passado sustentou a ação 

humana na Europa, a conquista feita pela razão secular foi uma disputa entre várias filosofias 

e éticas filosóficas (Engelhardt, 2008, p. 30) que levou a sociedade contemporânea na direção 

de um vazio moral,  separando de um lado os amigos morais e do outro os estranhos morais. 

Ainda assim, para o autor, ambos devem ser guiados por princípios, mesmo que diferentes. 

Os amigos morais são aqueles que compartilham uma moralidade essencial, a qual 

“proporciona substancial orientação sobre o que é certo ou errado, bom ou mau” (Engelhardt, 

 
6 Seu argumento vem apoiado pelo fato de a ausência de solidariedade baseada na genética já ser um 

problema debatido politicamente nos EUA: “A preocupação de que as seguradoras usem os dados genéticos para 
estimar os riscos e aumentar o valor dos prêmios levou o Senado americano a votar recentemente pela proibição 
da discriminação genética nos seguros de saúde” (Sandel, 2013, p. 101-102). 

7 Para saber mais sobre as especificidades da indústria cultural, ver ADORNO T., Indústria Cultural, 

Unesp, 2020. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 10) 

 

2008, p. 32) e que está costumeiramente ligada a uma autoridade. Em contrapartida, os 

estranhos morais são aqueles que não compartilham essa moralidade essencial e, por isso, 

precisam resolver as possíveis controvérsias que venham a surgir por meio de um (1) “acordo 

comum, pois não compartilham suficientemente uma visão moral que lhes permita descobrir 

as resoluções essenciais” e/ou (2) “procurando por indivíduos e instituições de reconhecida 

autoridade para resolver as controvérsias morais e dar orientação moral essencial” 

(Engelhardt, 2008, p. 32). Para resolver os conflitos entre os estranhos morais, Engelhardt 

propôs, então, dois princípios bioéticos, os quais são relevantes para se discutir as ações 

referentes à assistência à saúde: o consentimento e a beneficência.  

Enquanto o consentimento corresponde ao respeito pela escolha individual, ele é 

importante para garantir coerência ao mundo moral, porque carrega em si “o merecimento 

de culpa” quando não satisfeito8. Por outro lado, a beneficência exige um comprometimento 

em pensar sempre o melhor para o paciente, mas não entra em conflito com a mínima noção 

de moralidade quando descumprido. Na realidade, o princípio da beneficência não é tão 

imperioso, mas pode pelo menos “sugerir que seria bom beneficiar as pessoas que têm 

necessidades” (Engelhardt, 2008, p. 139). Assim, ele entende que é no contraste entre ambos 

que deve ser entendida a tensão moral, já que o consentimento justifica a geração da essência 

e a beneficência é a identificação dessa mesma. (Engelhardt, 2008, p.132-40) 

 Tendo em seus lugares os principais conceitos de sua teoria bioética, este passa a 

descrever como deve ser a relação entre os estranhos morais para que haja uma resolução 

das disputas morais. O primeiro componente da textura concreta de moralidade é, diferente 

do que Habermas propôs, não a busca por argumentos racionais que devem levar ao 

consenso, mas a negociação em direção a um acordo mútuo: 

Se a prática da ética secular deve ser a ação de estabelecer a propriedade de ações 
por outros meios que não o uso da força, e se os sentidos morais dos indivíduos são 
divergentes, então o princípio moral cardinal será o do respeito mútuo na 
negociação comum [grifo próprio] e na criação de um mundo moral concreto 
(Engelhardt, 2008, p. 134). 

Então, para definir a negociação entre dois estranhos morais deve-se comparar os seus valores 

que estão em disputa com a intenção de definir a relevância de cada um em relação ao outro.  

 
8 O conceito de “consentimento” carrega a mesma ideia de uma ética vinculada à justiça, mencionada 

na seção sobre Habermas. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 11) 

 

Engelhardt entende que a moralidade secular não é capaz de julgar as ações humanas 

tal qual a lei ou a religião, mas pode demonstrar que certos modos de ação “justificam o 

merecimento de culpa ou impedem a realização dos objetivos dos autores. Ela também pode 

mostrar quando é justificável a força punitiva ou defensiva” (Engelhardt, 2008, p. 139-40). 

Contudo, tem-se presente nessa incapacidade a dificuldade de se chegar a conclusões 

satisfatórias às discussões entre visões morais de comunidades distintas. Vê-se que apenas 

pela beneficência, ou ao menos a não malevolência, não se consegue concluir se alguém deve 

ou não priorizar ajudar o outro em prol de seu lazer e conforto. Independentemente disso, 

pela recusa do princípio da beneficência, que em sua forma diminuta se torna a não 

malevolência, pode-se dizer que este que o recusou perdeu o direito “àquela solidariedade 

dentro de um contexto ou comunidade particular” (Engelhardt, 2008, p. 143-144). Ademais, 

no caso em que alguém age de forma considerada maléfica por uma determinada 

comunidade, esta tem o direito de reagir em busca da recuperação do mal sofrido.  

Assim, a ética sustentada pelo autor segundo estes dois princípios, que parecem tentar 

resolver o relativismo/niilismo das sociedades contemporâneas seculares, assume uma 

posição, senão utilitarista, muito próxima dele, porque justifica a ação de alguém segundo o 

bem ou mal que ela causará segundo a essência moral do outro. Enfim, ele conclui que a forma 

geral do princípio da beneficência é “simplesmente o princípio de fazer o bem”, que quando 

conectado ao consentimento, produz a regra de ouro: “faça aos outros o bem deles, a menos 

que você reconheça 1) o suposto bem como um prejuízo, ou 2) que a provisão desse bem está 

errada, em algum sentido” (Engelhardt, 2008, p. 145-47).  

3.1 Humanos como produtos na teoria engelhardtiana  

 A problematização de Engelhardt sobre a contemporaneidade e o fim da razão é 

possivelmente a grande questão filosófica da atualidade. Como definir valores quando 

abandonamos a interpretação de que o mundo é fixo e que pode ser explicado pelo puro uso 

da lógica? Qual a função da ética quando as pessoas que a utilizam têm “visões de mundo” 

diferentes e, portanto, não aceitam os argumentos uns dos outros? De que forma 

relacionamos o interesse individual com o geral, evitando tanto o relativismo quanto o 

totalitarismo? Entendo que todas essas questões estão dentro desse debate, que já é muito 

bem expresso e presente desde a antiguidade, como bem demonstram Adorno e Horkheimer 

(1985), em que se busca expressar o sujeito ao mesmo tempo em que ele se encontra inserido 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 12) 

 

em um sistema objetivo que o apaga. Os “Fundamentos da Bioética” tentam, portanto, 

resolver esse problema defendendo uma espécie de utilitarismo qualitativo, tal como o de 

Stuart Mill (2020), mas com uma pitada de relativismo que permite às pessoas tomarem 

decisões sobre biogenética, comercialização de órgãos, etc., da forma que lhes for mais 

apropriada. 

Para se realizar uma análise dos argumentos de Engelhardt na prática, tomemos como 

referência o seguinte caso: 

Consideremos dois grupos de ateus: um afirma que a prostituição, a maternidade de 
aluguel e a venda de órgãos são tipos de exploração, enquanto o outro acha que a 
proscrição da prostituição, da maternidade de aluguel e da venda de órgãos seria 
uma exploração (Engelhardt, 2008, p. 125). 

Temos aí duas posições concorrentes sobre os mesmos assuntos, as quais, na teoria 

ética do agir comunicativo de Habermas, deveriam ser submetidas a um discurso sustentado 

pela razão, em que o consenso seria alcançado por meio de argumentos. Porém, no caso de 

Engelhardt, ambos os ateus não conseguem discutir seus valores, pois são essencialmente 

diferentes, o que não os leva à discussão, mas à negociação: a venda de órgãos pode ser feita, 

desde que não haja a obrigação de participar para aquele que a considera uma exploração. 

Algo parecido ocorre na convivência de vegetarianos, veganos e carnistas, em que cada um 

age, em princípio, da forma que lhe convém, sem que haja a imposição de uma forma correta 

de alimentar-se. Logo, o seu objetivo é que todos os envolvidos tenham suas liberdades 

conservadas e que estejam satisfeitos com a solução alcançada.  

Encontra-se, então, o fundamento do o seu utilitarismo nessa tentativa de beneficiar 

os envolvidos o máximo possível. Contudo, isso ainda não basta, precisa-se também haver 

uma garantia de qualidade nas ações: a ação só pode ser efetivamente boa se estiver em 

correspondência ao interesse de quem a recebe. Apesar de parecer uma boa solução ao 

problema, sua proposta expressa o comportamento do livre mercado, que tem como princípio 

básico a liberdade da venda em prol da competição, carregando junto de si a disseminação de 

formas de vida prejudiciais a todos(as), como a venda de drogas e armas. Afinal, seguindo essa 

visão, deve-se poder comprar aquilo que se deseja – e se alguém quer comprar, deve haver 

alguém que produza – e se não se deseja, basta que não se compre. 

Assim, a solução de Engelhardt parece ser a expressão de um livre mercado humano 

que coloca na vida humana um valor ligado a uma essência moral – a qual deve ser respeitada 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 13) 

 

independentemente (consentimento) – e que tem como custo um grupo de possíveis ações 

beneficentes. Nesse caso, se o custo moral não for bom ao produto – i.e, não gerar 

consentimento – ou ao comprador (o beneficente), deve-se buscar um acordo que agrade a 

ambos e resolva o conflito. Dessa forma, qualquer intervenção biológica pode ser feita, desde 

que haja acordo entre as duas partes, ignorando aqueles(as) que são atingidos(as) pelas 

consequências geradas por ela. 

4 Transumanismo e política, um corpo indissociável 

 Discutir os problemas filosóficos presentes em uma teoria bioética sem enxergá-los 

dentro de um pano de fundo político-social-econômico parece-me o mesmo que ignorar as 

razões de estes existirem. Luc Ferry nos questiona: por que algumas pessoas não consideram 

a morte como um mal do qual devemos nos livrar (Ferry, 2018, p. XXXIV)? Por que a 

permissibilidade de pesquisas relacionadas à morte da morte9 ou ao fim do sono (Crary, 2016) 

nos trazem tantos problemas, se estes são elementos da vida que em muitos casos parecem 

nos causar desconforto e infelicidade? Alguns, como diz o autor, responderiam que não se 

pode matar a morte porque ela faz parte de nossa biologia. Mas será que existe esse limite 

biológico de fato? Será que as cidades, a produção industrial de alimentos, a capacidade de 

correr 42 quilômetros e a de continuarmos vivos sem conseguir respirar naturalmente são 

parte da nossa biologia? A tentativa de responder aos impulsos transumanistas com a ideia 

de que estamos saindo da nossa natureza parece-me ser o mesmo que enxergar a natureza 

como algo imutável, e Darwin e sua teoria da evolução como uma anomalia, além de carregar 

consigo a mais pura hipocrisia. Apesar disso, a evolução não parece se fazer por puro 

interesse, mas por adaptabilidade. Portanto, em um momento como o que se vive agora, em 

que a humanidade parece ter todas as ferramentas necessárias para sobreviver de forma 

confortável, deve-se questionar: o que motiva a busca por melhoramentos? 

4.1 Em busca da autogestão por meio da biogenética 

Há muito tempo o ser humano dividiu a sua natureza em dois campos: o social e o 

natural. O medo do determinismo natural, i.e, de sermos definidos pela vontade da natureza, 

 
9 Tema discutido em: ALEXANDRE, Laurent, A morte da morte: como a medicina biotecnológica vai transformar 

profundamente a humanidade, São Paulo: Manole, 2018. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 14) 

 

fez com que se naturalizasse10 a busca pela liberdade de se autogerir11, expressas, então, em 

uma sociedade organizada segundo produções humanas. A partir disso, as relações de 

dependência, ou interdependência passaram a ser mal vistas pelos princípios ultraliberais 

Capitalistas, que defendem a ideia de uma vida guiada unicamente pela ação individual. Por 

essa razão, Ferry vincula o crescimento das pesquisas transumanistas com as chamadas 

“economias colaborativas” (como a Uber e a Bike Itaú), que fingem extinguir a propriedade 

privada para colocar em seu lugar um campo relativista de possibilidades baseado no 

comunitarismo. Porém, por trás desse relativismo há, tal qual no Admirável Mundo Novo 

(2014), uma pessoa ou um grupo que define o campo de possibilidades da sociedade. Assim, 

a suposta comunidade é definida não pelos indivíduos que se dizem livres, mas por esse(s) 

mandante(s): o desejo pelo fim da morte de fato parece estar presente em todos os sujeitos 

por uma reflexão do valor de sua vida e pelo medo da perda de seus bens e das suas conexões 

humanas, mas talvez, se não fosse a ampla divulgação desse processo natural como um 

problema que determina o nosso futuro sem o nosso consentimento, talvez não haveria tanto 

interesse em seu fim12. 

O respeito pelo consentimento é um dos valores expressos por transumanistas como 

Nick Bostrom e Max Moore, e que considero importantes. Estes não buscam o melhoramento 

apenas por um interesse tecnocientífico, mas também como uma forma de resolver supostas 

injustiças sofridas pela loteria genética:  

A genética deveria proporcionar a crescente possibilidade de corrigir as próprias 
desigualdades naturais, seja prevenindo-as (eugenismo negativo), seja por terapia 
genética ou eugênica positiva. Tratar-se-á no futuro de passar da redistribuição de 
recursos puramente sociais à redistribuição de recursos naturais (Hottois, 2014, p. 
54-55). 

Assim, a possibilidade de correção das injustiças naturais é o limiar que define o debate 

entre os bioconservadores e os liberais quanto ao uso da biogenética.  

 
10  O termo “naturalizasse” é utilizado pensando na naturalização do não-natural, existente na compreensão 

marxista de fetichismo (Cohn, 2009, p. 208). 
11 A ideia de autogestão pode ser encontrada de forma mais detalhada como “autoconservação”, em Adorno e 

Horkheimer, 1969, p. 52-56).  
12 Veja o exemplo das comunidades indígenas Yanomamis, em que a morte é a separação do corpo físico e do 

metafísico, como nos descreve Limulja: “Pei a në porepë designa a forma espectral contida pelo corpo de todos 
os seres vivos e que é liberada no momento da morte” (Limulja, 2022, p. 61). Nesse caso, não há razões para se 
desejar “matar a morte”. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 15) 

 

De fato, parece ser o caso de que há uma autoridade presente na genética e que não 

podemos ultrapassar, mas que define nossa forma de vida independentemente de 

consentirmos ou não. Todavia, ao se seguir a proposta de que se deve ver o pano de fundo 

político antes de se defender ou atacar as teorias transumanistas, vê-se que Ernst Bloch já 

discutia nos anos 1959 sobre o estado social que se precisa chegar para poder existir uma 

eugenia positiva que não seja prejudicial às sociedades. Afinal, ele afirma que “Somente uma 

sociedade não mais capitalista seria capaz de colocar as coisas em ordem na esfera da eugenia, 

com outros meios e padrões de seleção” (Bloch, 2006, p. 17), pois, do contrário, a eugenia 

serve somente para homogeneizar e “melhorar” a sociedade segundo os padrões do Estado 

ou do mercado – como se viu na Alemanha nazista e como se pode ver nos dias de hoje com 

a busca pela correspondência corporal segundo os ideais presente nas ficções literárias e 

aúdio visuais13.  

4.2 Consequências biológicas: nova genética e novas doenças 

Unido ao problema político que se coloca por detrás do transumanismo estão 

atreladas as consequências biológicas: quando se faz um melhoramento no corpo humano, 

corremos o risco de “provocar outros desequilíbrios, até monstruosidades” (Ferry, 2018, p. 

XXXV). Neste caso, da morte da morte, teríamos não só um excesso de pessoas no mundo, 

como também a possibilidade de gerar uma desilusão frente à vida. Em outros, como as 

alterações genéticas com interesse estético, há também a produção de malefícios futuros para 

a saúde, como já ocorre com os cachorros:  

Criados seguindo um exigente padrão de raça, eles sofrem com o destino de todas 
as populações consanguíneas: eles não são saudáveis. O labrador, a raça número um 
(em popularidade) atualmente, tem risco para mais de sessenta doenças genéticas 
(Nussbaum, 2023, p. 292). 

Apesar de a nova humanidade ser pensada como um objetivo para o futuro, com seus 

humanos nanotecnológicos e a presença de inteligências artificiais no meio da sociedade, ela 

já se faz presente nos dias atuais. Tanto as modificações nos nossos alimentos, com a presença 

de transgênicos (cercados de incertezas científicas, como mostra Camara, 2009), agrotóxicos 

e animais hormonizados, quanto a forma de vida que temos, com acesso 24/7 para quase tudo 

que podemos querer, como nos diz Crary (2012), evidenciam que já somos transumanos. 

 
13 Especialmente os filmes hollywoodianos, como se vê na repercussão que surge ao se inserir novos corpos, 

cores, gêneros, etc. nessas produções, e que parecem produzir uma espécie de validação do corpo-próprio. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 16) 

 

Evidentemente que essas modificações são muito menos aparentes, mas a alimentação atual 

de boa parte da população mundial é alvo de múltiplas pesquisas que veem relações entre 

elas e à presença precoce de doenças e, além da produção de super-atletas (Sandel, 2013, p. 

39-51). Mas afinal, o que se pode fazer para evitar esse possível fim catastrófico da vida 

humana tal qual conhecemos hoje? 

4.3 Em busca da regulamentação das tecnologias genéticas 

A primeira ideia que surge e que é compartilhada por muitos(as) estudiosos(as) do 

campo da filosofia política que se preocupam com o futuro da humanidade, é a 

regulamentação bem efetuada pelo sistema legal. Sigamos a proposta de Ferry: “devemos nos 

esforçar para regular, fixar limites, que deverão ser, o quanto possível, inteligentes e finos, 

evitar a lógica insustentável do ‘tudo ou nada’” (Ferry, 2018, p. XLIV). Porém, apenas ter como 

solução a regulamentação não parece suficiente, como fica bem claro na obra de Nussbaum, 

que em seu último capítulo discute as múltiplas leis de proteção a animais que são 

frequentemente interpretadas segundo os interesses do mercado (Nussbaum, 2023, p.407-

53).  

Diferente do caso de Nussbaum, as pesquisas transumanistas são produzidas por 

algumas das maiores empresas de tecnologia do mundo. Em 2018 Luc Ferry mencionou o 

papel da Google nas pesquisas (Ferry, 2018, p. IX), que é apoiado pelo atual CEO da Meta, a 

empresa que retém as maiores redes sociais do mundo – Instagram, Facebook e WhatsApp 

(Ferry, 2018, p. 29). Além delas, já há denúncias de múltiplas fatalidades de animais não-

humanos em virtude da tentativa de desenvolvimento do Neuralink14, um chip cerebral da 

empresa de Elon Musk que, segundo sua propaganda, permitirá o controle de um computador 

ou dispositivo móvel em qualquer lugar que se vá. Considerando que estes três homens estão 

diretamente ligados ao atual governo dos Estados Unidos (2025), são liderados por Donald 

Trump e acompanhados de outros multibilionários, como Jeff Bezos (Amazon) e Shou Zi Chew 

(TikTok), surge a questão: que tipo de regulamentação se pode conseguirá fazer?  

 
14 Como aponta a seguinte notícia: https://oglobo.globo.com/economia/tecnologia/noticia/2023/09/22/grupo-

de-medicos-denuncia-morte-de-uma-duzia-de-macacos-nos-testes-de-chips-cerebrais-de-elon-musk.ghtml 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 17) 

 

5 Conclusão 

As ideias transumanistas que não estão ligadas à visão de livre mercado de Engelhardt 

não parecem carregar intrinsecamente problemas evidentes, mas seu mau uso, sim. Não há 

muita clareza sobre os problemas decorrentes do aumento das possibilidades humanas de 

controlar o acaso que, em muitos momentos, prejudica a vida de pessoas específicas. Apesar 

disso, parece ser necessária, como afirma Bloch, uma mudança estrutural na sociedade 

porque, como se vê nas propostas de Habermas e Sandel, definitivamente não vivemos um 

momento em que este tipo de tecnologia vá ser justa, como pretendem alguns 

transumanistas; na realidade, ela possivelmente só aumentará as desigualdades. Mas então, 

o que se pode fazer para evitá-las enquanto a sociedade ainda não está pronta? Se apenas a 

regulamentação que Luc Ferry propõe não parece suficiente, deve haver alguma saída que, 

somada a isso, garanta segurança à humanidade. 

O primeiro passo que me parece mais próximo e possível é a realização de estudos 

críticos dos problemas envolvidos nessas novas tecnologias dentro das instituições de ensino 

e pesquisa. Apesar de ser, aparentemente, costumeira a relação entre desinteresse político e 

faculdades voltadas às chamadas áreas exatas e tecnológicas, que ainda carregam o ideal de 

uma ciência apartada de valores que só buscam o suposto progresso, deve-se considerar que 

tudo que se pesquisa e se desenvolve – seja em uma universidade pública, seja em uma 

empresa – está diretamente ligado a usos particulares. No entanto, nos casos das 

universidades, deve-se fazer presente uma visão política desvinculada de interesses de Estado 

e do Mercado (Habermas, 2011, p. 565-578). Assim, a crítica deve estar sempre presente tanto 

por uma visão de especialistas de outras áreas quanto por aqueles(as) que compõem o grupo 

de produção e que conhecem os mínimos detalhes das novas tecnologias.  

Na medida em que se produz uma pesquisa crítica, pode-se (1) evitar a produção de 

tecnologias fontes de problemas futuros (como o Neuralink) e (2) passar à divulgação das 

consequências presentes nesses recursos. Por essa razão, é relevante a prática de ensino e de 

extensão: ensinar aos novos integrantes sobre metodologias críticas de pesquisa e sobre 

problemas já diagnosticados no uso de certas ferramentas, e estender a reflexão sobre o 

assunto e o ensino dos resultados alcançados às comunidades exteriores à instituição, 

buscando nisso novos problemas a serem resolvidos ao mesmo tempo que se faz a divulgação 

daqueles que já foram encontrados. Apesar de parecer haver uma dificuldade na expressão 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 18) 

 

do que é produzido dentro das instituições, creio que conforme vá se tornando costumeiro o 

diálogo entre instituição e comunidade, produzir-se-á uma linguagem objetiva mais clara, que 

beneficiará tanto uma quanto a outra (Freire, 2013). Enfim, parece-me que, com uma 

comunidade ativamente pensante e em diálogo direto com os/as pesquisadores(as), o alcance 

da indústria cultural será diminuído. 

Por fim, considerando-se o aumento na consciência dos problemas envolvidos em 

muitas das tecnologias vendidas como revolucionárias, espera-se que se diminua o consumo 

das mesmas. Esse passo pode ser incentivado por aqueles(as) que auxiliam na divulgação, pois 

parece-me um problema a apresentação de uma crítica que não é acompanhada da ação 

efetiva. Ademais, ele deve ser apoiado pela regulamentação constante, a qual pode ser exigida 

e remodelada por esses novos diálogos. Afinal, a saída de uma crítica puramente simbólica 

para a ação é, então, o último passo que se deve dar para o enfraquecimento e 

desaceleramento da implementação atual de um futuro eugênico e com desigualdades ainda 

mais profundas, para que se tenha tempo de mudar a sociedade a tempo de o transumanismo 

tornar-se uma corrente ligada a tecnologias com interesses humanos, não mercadológicos.  

 

Referências 

ADORNO T., HORKHEIMER M., Dialética do Esclarecimento, Rio de Janeiro: Zahar, 1969.  

BLOCH, Ernst, Princípio e Esperança II, Rio de Janeiro:Contraponto, 2006. 

CAMARA M. et al., Transgênicos: avaliação da possível (in)segurança alimentar através da 
produção científica. História, Ciências, Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v.16, n.3, p.669-
681, jul.-set. 2009. 

COHN, Gabriel, Sociologia – para ler os clássicos, 2a ed., Rio de Janeiro: Azougue Editorial, 
p.189-221, 2009. 

CRARY, Jonathan, 24/7: Capitalismo tardio e o fim do sono, São Paulo: Ubu, 2016. 

ENGELHARDT, Tristam, Fundamentos da bioética, 3a ed., Rio de Janeiro: Loyola, 2008. 

FERRY, Luc, A revolução transhumanista, São Paulo: Manole, 2018. 

FREIRE, Paulo, Extensão ou comunicação, São Paulo: Paz e Terra, 2013. 

HABERMAS, Jürgen, O Futuro da natureza humana, São Paulo: WMF, 2004. 

____________, Teoria do Agir Comunicativo II – Teoria da ação comunicativa, São Paulo: 
Unesp, 2022. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025    (p. 19) 

 

____________, Teoria e Práxis, São Paulo: Unesp, 2011. 

HOTTOIS, Gilbert, Le transhumanisme est-il un humanisme?, Bélgica: Académie royale de 
Belgique, 2014. 

LIMULJA, Hanna, O desejo dos outros: Uma etnografia dos sonhos Yanomami, São Paulo: Ubu, 
2022  

MILL, Stuart, O Utilitarismo, 2a ed., São Paulo: Iluminuras, 2020.  

NUSSBAUM, Martha, Justiça para os Animais – nossa responsabilidade coletiva, São Paulo: 
WMF, 2023.  

 

Recebido em: 04/02/2025. 

Aprovado em: 30/10/2025. 

Publicado em:02/12/2025  

 


