INTUITIO

PPGFil/UFFS | e-ISSN 1983-4012
DOI: http://doi.org/10.36661/1983-4012.2025v18Nn2.14947

SECAO: Varia

A INCOMPATIBILIDADE ENTRE EUGENIA POSITIVA E CAPITALISM
The incompatibility between positive eugenie and capitalismo

Leonardo Assis!

Resumo: O seguinte trabalho tem como objetivo responder a questao “deve-se utilizar tecnologias eugénicas
apenas para cura, ou pode-se usar também para melhoramento?”. Assim, o texto desenvolve-se discutindo e
contextualizando: (1) alguns dos principais problemas para o uso de engenharia genética de forma positiva a
partir da visdo bioconservadora de Jlirgen Habermas e Michael Sandel para, em seguida, (2) apresentar a
teoria ética de Tristam Engelhardt e sua aplicacdo na bioética. Por fim, (3) analisa-se as possiveis justificativas
para a realizagdo de melhoramentos bioldgicos e suas consequéncias politico-sociais.

Palavras-chave: Engenharia Genética. Liberdade. Etica.

Abstract: The following work intends to answer the question “eugenic technologies must be used just for
healing or could it also be used for improvement too?”. Therefore, the text is built on the contextualization
and discussion of: (1) the bioconservative view of Jiirgen Habermas and Michael Sandel on the problems of
genetic engineering usage as a positive eugenie and (2) through the presentation of the ethics theory of
Tristam Engelhardt and his applications at bioethics. Finally, (3) some of the reasons that justify biological
improvement are analyzed attached to some of the political and social consequences that come from it.

Key-words: Genetic engineering. Freedom. Ethics.

1 Introducgao

Serd possivel um dia (logo? ja?) “aumentar” a vontade esse ou aquele traco de
cardter, a inteligéncia, a altura, a forga fisica ou a beleza dos filhos, escolher o sexo,
a cor dos cabelos ou dos olhos? Ainda ndo chegamos Id [...], mas, ao menos na teoria,
doravante nada é impossivel (Ferry, 2018, p. XXVII).

Habermas e Sandel defenderam pontos semelhantes quanto ao seu uso para a
chamada eugenia positiva em suas obras voltadas especificamente a discutir as consequéncias
de tecnologias de “melhoramento” humano, mas com uma pequena diferenca: enquanto o
primeiro preocupou-se com o desequilibrio de poder entre criador(es) e criacdo nos casos de

engenharia genética (Habermas, 2004), o segundo, assumidamente influenciado pela reflexao

! Graduado em Filosofia Licenciatura pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Email:
leobarrosjt@gmail.com — https://orcid.org/0009-0009-4861-0936.
Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 1)


mailto:leobarrosjt@gmail.com

habermasiana, demonstrou varios exemplos de métodos eugénico ja existentes, e
guestionou-se sobre os problemas em casos nos quais as modificacGes sdo feitas pelo sujeito
em si mesmo (Sandel, 2013). Partindo dos conceitos fundamentais que guiam esses debates,
como o “ser simesmo”, que Habermas retira de Kierkegaard, e a “dadiva”, que Sandel mesmo
formula, ambos convergem, enfim, no perigo que a espécie humana corre com a falta de
controle sobre os limites da eugenia.

A partir da defesa bioconservadora de ambos autores, Engelhardt argumentou a favor
da liberdade na realizacdo de modificagcbes corporais (como a engenharia genética). Sua
proposta estd inserida em uma tese ética, a qual tem como objetivo solucionar os impasses
morais entre as chamadas “comunidades morais” (Engelhardt, 2008) e que se baseia em uma
leitura da sociedade que chamo de “utilitarista qualitativa” e “relativista”. Afinal, para ele, na
medida em que se provou a falha do ideal iluminista de alcan¢ar uma razdo universal, a Unica
saida que nos restou foi consentir frente a liberdade alheia, visando sempre a ndo
maleficéncia.

Por fim, frente a questdo “deve ou ndao haver pesquisas e produtos voltados ao
melhoramento, ou deve-se ficar somente na cura?”, exploro a posi¢cdo de Luc Ferry (2018),
que traz reflexdes relevantes sobre os propdsitos de alguns transumanistas, juntamente dos
possiveis problemas sociais que podem surgir em virtude de suas pesquisas. Enfim, o limite
entre a cura e o melhoramento torna-se bem evidente no caso de dois homens que nao

ultrapassam dos 1,45 metros de altura:

o primeiro porque foi vitima de uma doenga na infancia, o segundo porque seus pais,
embora perfeitamente ‘normais’, também tém baixa estatura. Por que cuidar de um
e rejeitar o outro, uma vez que ambos sofrem igualmente da mesma pequenez em
uma sociedade que, com ou sem razdo, da mais valor a altura? (Ferry, 2018, p.XXXIl).

2 Eugenia, ser si mesmo e dadiva: uma reflexdo sobre justica e liberdade

Habermas inicia o seu “Futuro da Natureza Humana” com duas teses filoséficas que
sao fundamentais para os seus argumentos: (1) o liberalismo politico de Rawls, que o leva a
conceber que a ética deixou de ser uma doutrina de leis universais para se tornar uma
discussdo sobre como se viver em uma sociedade plural, no que ele afirma: “A ‘sociedade

justa’ deixa ao critério de todas as pessoas aquilo que elas querem ‘iniciar com o tempo de

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 2)



nm

suas vidas’” (Habermas, 2004, p. 5); e (2) o existencialismo de Kierkegaard com seu conceito

de “ser si mesmo”:

Toda a atencgdo se destina sobretudo a estrutura do poder ser si mesmo, ou seja, a
forma de uma auto-reflexao ética e a uma escolha de si mesmo, determinada pelo
interesse infindavel em que o projeto de vida tenha éxito. De maneira autocritica, o
individuo apropria-se de seu passado histdrico, efetivamente encontrado e
concretamente rememorado, tendo em vista as possibilidades de ag¢bes futuras
(Habermas, 2004, p.10).

A partir dessas teses, ele trata sobre os novos problemas presentes na sociedade
alema da época (2001) com as novas tecnologias genéticas, como o DGPI (Diagndstico
Genético de Pré-Implantac¢do), em que se retira o embrido no estdgio de 8 células para se fazer
um exame genético de precaucdo de doencas hereditdrias, levando ao aborto caso se
confirmasse alguma (Habermas, 2004, p.24). Com a possibilidade de se fazer esse tipo de
exame, Habermas questiona: “E compativel com a dignidade humana ser gerado mediante
ressalva e, somente apds um exame genético, ser considerado digno de uma existéncia e de
um desenvolvimento?” (Habermas, 2004, p. 27). Afinal, como se definem os critérios de justica
e as possibilidades de ser si mesmo quando torna-se possivel decidir as particularidades
genéticas das novas geracdes?

Parece ser o caso, assim, que o ser si mesmo esta posto em jogo quando pensamos
nas novas possibilidades de escolha sobre os genes de uma nova crianga — a qual pode tanto
ser escolhida quanto modificada antes de seu nascimento. Ademais, ao haver uma relagdao de
criacdo e criador, os critérios de justica ficam desbalanceados, pois antes mesmo do
nascimento a pessoa ja é submetida aos interesses particulares do outro. Dessa maneira, a
sociedade desregula-se em termos de justica, tendo em vista que o novo ser perde parte da
sua subjetividade por se tornar um objeto manipuldvel (Habermas, 2004, p. 62-74), mudanca
qgue altera a sua experiéncia do mundo, ja que a sua vida é ao menos parcialmente pré-
definida?.

O fim do limite entre sujeito e objeto é, creio eu, a maior contribuicdo do trabalho de
Habermas nesta obra, e se enquadra no campo da ética aplicada pela problematica sobre o

limite entre a cura e o melhoramento. Evidente que, como se viu e ainda se vé, a objetificacdo

2 Vale ressaltar que Luc Ferry traz problemas a visdo de Habermas sobre como os filhos modificados sentiriam-
se em uma sociedade eugénica: “Os pais que persistem, por razdes morais ou religiosas, em recusar essas
benfeitorias da ciéncia aos seus filhos ndo correria o risco de um dia enfrentar as criticas destes?” (Ferry, 2018,
p. 18).

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 3)



dos outros no ambito social ainda é dominante: desde a submissdao do trabalhador ao seu
superior até a escraviddo, ainda muito presente nas zonas rurais. Contudo, com o rompimento
do limite anteriormente imposto pela natureza sobre a modificacdo bioldgica, o sujeito
comeca a se tornar um objeto antes mesmo de tomar consciéncia de si, i.e, de se tornar

efetivamente sujeito, gerando novos problema ontolégicos, éticos e politicos:

Na medida em que a evolugdo aleatdria das espécies move-se para o campo de
intervencdo da tecnologia genética e, por conseguinte, da acdo que é de nossa
responsabilidade, as categorias que, no mundo da vida, separam o que é produzido
e o que se transforma por natureza passam a nao se diferenciar mais (Habermas,
2004, 64-65).

Por fim, ndo apenas passamos a ser capazes de definir o préprio ser do outro, mas
também desregula-se o limite da nossa liberdade, considerando-se que as decisdes bioldgicas,
antes realizadas pela prépria natureza, passardo a poder serem feitas por nés.

Apesar de ndo ser possivel estabelecer uma ética universal, o critério de justica parece
dever basear-se na afirmacdo de que todas as pessoas sdo sujeitos igualmente dignos.
Afirmacdo essa que parece tornar-se falsa quando a livre manipulacdo de genes torna-se
possivel. Afinal, tal como ocorre nas relagdes presentes no trabalho alienado e nas defini¢cdes
de género, em que a autocompreensdo de si é sobreposta pelo interesse do mercado e da

sociedade, ocorrera também na consciéncia da pessoa modificada ou escolhida:

E na cabeca que a alteracdo se operaria. A mudanca da consciéncia se realizaria em
consequéncia da mudanca de perspectiva da atitude performativa da vida vivida de
uma primeira pessoa para a perspectiva de observador, a partir da qual o préprio
corpo foi transformado em objeto de uma intervengdo anterior ao nascimento
(Habermas, 2004, p. 75).

Assim, parte do ser si mesmo passa a ser composto pela liberdade alheia, gerando uma
espécie de alienagao bioldgica, que Habermas chama de “corpo casca”, e que parece mais
problematica que a social, porque é um caminho sem volta.

A conclusdo de que o sujeito se tornara um “corpo casca” parece ser a mais radical e
problematica, seja para Habermas, seja para a sociedade como um todo. Em virtude disso ele
recusa a liberacdo de realizagdo da eugenia positiva, ao menos sem uma legislacao forte, mas
defende o uso da negativa®. O autor entende, enfim, que quando se trata de uma modificacdo

que garantird uma melhor qualidade de vida (por exemplo, evitar que a crianca nas¢a com

3 A “eugenia positiva” corresponde ao melhoramento, enquanto a “eugenia negativa” corresponde a previsio de
danos, i.e, ao uso médico.
Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 4)



HIV), a futura pessoa ficara grata pelo tratamento, porque viver sem doengas hereditarias

parece ser o desejo de qualquer um.

2.1 Por uma renovacao do discurso: o agir comunicativo multiespécies

Apesar de concordar fortemente com Habermas no que concerne a modificacdo de
embrides, acredito que ele ndo problematiza corretamente as modificacdes bioldgicas pds-
nascimento. A principal passagem do livro em que isso é discutido esta na pagina 60, onde ele
afirma que conforme a humanidade modifica-se, a sua autocompreensdo ética enquanto
espécie passa a se alterar também. Inicialmente parece ser o caso de que, ao considerarmos
a chance de a humanidade se alterar a ponto de dividir a espécie em novas espécies, o projeto
de uma ética levemente universal, tal como o dele, tende a se tornar impossivel. Isso ocorre
porque sua tese depende da igualdade entre as pessoas e sua posicdo no discurso: so
podemos chegar em normas que guiem as pessoas se durante o processo de argumentagao
(1) ndo houver, uma divisdo hierarquica entre as pessoas e (2) houver uma linguagem
compartilhada (Habermas, 2022, 191-234) que permita a comunicacdo entre diferentes
mundos da vida; logo, com o surgimento dos humanos-maquina (Habermas, 2004, p. 58) e de
outras formas humandides, a linguagem modificar-se-ia segundo as suas novas experiéncias,
e o discurso tornar-se-ia inviavel. Porém, Nussbaum, ao discutir sobre a importancia de um
sistema de justica que engloba quase todos os animais, proporciona dois fatos relevantes para
definirmos se a comunidade linguistica deve ser composta apenas de humanos da mesma
espécie: (1) a insuficiéncia do conceito de espécie e (2) a possibilidade de comunicacao entre
diferentes razoes.

Quando Habermas expressa seu receio sobre o surgimento de novas espécies
humanoides, o que ele pode ter em mente é a continuagdao da comum arrogancia humana
frente as outras formas de vida, a qual garantiria a possibilidade de um tratamento
objetificante dos pds-humanos sobre os humanos. Apesar de ser inegdvel a existéncia desse
problema futuro, ele talvez possa ser evitado se aprendermos com a critica de Nussbaum
sobre a classificacdo de “espécie” e sobre as outras formas de racionalidade presentes nos
animais ndo-humanos. A recusa da classificacdo de espécie para a sua teoria da justica se faz
a partir do fato de que, para os bidlogos, ela é grosseira e ignora que “cada membro da espécie
é sutilmente diferente, cada um de todos os outros” (Nussbaum, 2023, p. 156). Alids, de forma
alguma essa visdo desvincula-se da ideia de ser si mesmo, tendo em vista que ela compreende

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 5)



que se nos guiarmos por uma categoria tdo abrangente, como a de “espécie”, ficaremos
presos a limites que ndo necessariamente existem nas nossas subjetividades.

Ademais, parece evidente que multiplas pessoas que podem ser consideradas pds-
humanas ja estdo presentes no que consideramos como “comunidade humana”, e
certamente participam da comunidade discursiva. Na realidade, cada membro da espécie
expressa em si a afirmacdo e a negacao dessa classificagdo. Logo, a presenca de novas espécies
humanoides na comunidade — desde que essas ndo busquem produzir uma hierarquia —,
talvez so possa ser problematica se ndo for possivel compartilharmos uma linguagem.

Novamente, Nussbaum respondeu ao problema habermasiano ndo a partir de
exemplos de um entendimento entre humanos e pds-humanos, mas de humanos e outros
nao-humanos que conseguiram se comunicar eficazmente, como no caso de Smuts e os
chimpanzés:

Seu primeiro desafio foi convencer os babuinos de que ela ndo era uma ameaga.
Tendo se preparado bem para este desafio, ela os abordou gradativamente, com
muita sensibilidade para suas reacgGes, “sintonizando” os sutis sinais de medo que
eles enviavam uns aos outros quando ela se movia muito rapidamente ou para muito
perto. A principio, as maes chamavam seus bebés e davam-lhes olhares severos de
adverténcia. Com o passar do tempo, no entanto, quando perceberam que Smuts
respondia aos seus sinais, seu comportamento mudou: se achassem que ela estava
perto demais, langavam “olhares feios” para ela — deixando, como ela observa, de
trata-la como um objeto para trata-la como um sujeito com quem eles poderiam se
comunicar (Nussbaum, 2023, p. 390).

Da mesma forma que em principio alguém deve se comportar quando se depara com
culturas diferentes —como tomar cuidado na forma de agir porque ndo se sabe a interpretagao
das pessoas sobre determinados movimentos e palavras —, deve ocorrer quando esse alguém
se depara com outras espécies. E inegdvel que os seres humanos s3o capazes de falar linguas
simbolicamente iguais e, assim, facilitar a comunicacdo; todavia, apesar disso, essa lingua
parece ser apenas uma de multiplas formas de representacdao de nossas experiéncias e pode
ser substituida, por exemplo, pelo teatro, pela pintura, pelo desenho, pela musica, etc. Por
fim, o que parece nos deixar com o pé atras para entendermos a nossa relacdo com os outros
animais dessa maneira (principalmente aqueles que biologicamente se distanciam de nds,

Como 0s peixes ou as aves) é a nossa ideia de que eles ndo sdo racionais. Todavia, Nussbaum

4 Considerando-se a ideia de gue o rompimento com a limitagao de género é parte do pds-humanismo, entao
aquelas pessoas que fogem do padrio binario homem/mulher ja ndo sdo mais parte da comunidade humana.
Veja mais sobre isso em KARASINSKI M., Pés-Humanismo, Transumanismo, Anti-Humanismo, Meta-Humanismo
e Novos Materialismos. Revista De Filosofia Aurora, v. 31, n.54, 2019.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 6)



ja respondeu a partir de varias pesquisas® a esse problema e deixou claro que varios dos
animais ndo-humanos sao dotados de razao.

Logo, entendo que Habermas ja tem presente na sua teoria a consciéncia da
necessidade de uma antropologia filoséfica, em que se precisa aprender a posi¢do alheia para
se pensar nas decisdes éticas e politicas que serdo realizadas. Portanto, a sua preocupacao de
uma ética da espécie se mostra, para mim, como uma auto-limitacdo do seu projeto, pois,

como diz Nussbaum:

o respeito [ou o consenso] pode ser alcancado, embora com dificuldade, por meio
de um aprendizado intelectual que venha, por assim dizer, de fora, compreendendo
semelhangas e diferencas.” (Nussbaum, 2023, p. 379).

2.2 Dadiva e atletas bidnicos

Sandel vai no mesmo caminho que Habermas, mas argumenta também contra o
transumanismo depois do nascimento. Mesmo assim, ele ndo parece adicionar muitas coisas
ao debate, além de novos e atualizados exemplos do desenvolvimento dessa tecnologia
ambigua, os quais sdo importantes, certamente, para a melhor compreensao do problema.
Enfim, sua grande contribuicdo parece estar presente na discussdo de duas questdes: (1) qual
o valor das conquistas individuais quando somos pré-definidos para termos sucesso? E (2) que
tipo de sociedade teremos quando as pessoas passarem a ser pré-definidas e/ou modificadas
biologicamente?

O problema (1) é proposto como um debate sobre o uso de engenharia genética nos
esportes, em que um atleta robdtico e bidnico que bate com uma perfeicao tal que sempre
consegue um home run gracgas a implantacdo de chips de computadores que calculam com
precisdo o angulo e o momento da tacada (Sandel, 2013, p. 40). Ele pensa com isso que, ao se
modificar alguém a esse ponto, o desempenho deixa de ser resultado de um esforgo préprio
— e consequentemente deixa de ser uma conquista prépria — para se tornar um sucesso
tecnolégico. Logo, um atleta bidnico é objetificado, tornando-se um dos casos em que ha uma
remodelagao da natureza humana com o intuito de unicamente satisfazer os desejos alheios.

Apesar de essa questdo poder nos levar a uma discussao voltada a filosofia do esporte,

como ele desenvolveu no capitulo 2, entendo que a sua grande contribuicdo estd em propor

> Para se consultar os exemplos descritos pela autora, recomendo especialmente a leitura do capitulo 6 de
Nussbaum, 2023: “Senciéncia e esfor¢o: uma fronteira em construcdo”.
Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 7)



questdes que nos permitem visualizar os passos que as novas tecnologias dao em dire¢ao a
uma sociedade consequencialista. A producdo de atletas robéticos, ou alimentados por
hormonios, é resultado de uma sociedade utilitaria, que so6 se preocupa com o ganho no final
do processo. Como Sandel diz, “o melhoramento é perturbador porque distorce e sobrepuja
os talentos naturais” (Sandel, 2013, p. 44), i.e, 0 acaso é sobrepujado por um calculo, e o atleta
por um objeto, o que torna o resultado previsivel. Portanto, o melhoramento acaba com os
meios, com o ser si mesmo de cada pessoa, visando apenas alcancar um determinado
objetivo: vencer um campeonato, ser atraente, ter o fisico daquele(a) fisiculturista que se
admira, etc. Mas depois que se alcanca esse objetivo, serd que o sentimento de conquista
mantém-se? Sera que a vida ndo deixard ainda mais de ser sobre o processo para se valer
unicamente dos resultados? Enquanto ndo tivermos os resultados das experiéncias dessa
sociedade calculdvel, continuaremos com essas duvidas. Contudo, pode-se pensar melhor
sobre como respondé-las ao se consultar o conceito de dadiva presente no problema (2).

O futuro da sociedade humana esta diretamente ligado ao valor que damos as
caracteristicas presentes no conceito de dadiva, que Sandel apresenta da seguinte maneira:
“Reconhecer o aspecto de dadiva da vida é reconhecer que nossos talentos e nossas poténcias
nao sdao mérito unicamente nosso” (Sandel, 2013, p. 41). Ela coloca-se, entdo, como aspectos
biolégicos que diversificam as subjetividades por transformar trés “caracteristicas cruciais de
nossa configuracdo moral: a humildade, a responsabilidade e a solidariedade” (Sandel, 2013,
p. 98): o aprendizado que se obtém a partir da humildade surge pelo imprevisto presente em
relagGes sem pré-designacado; ja no caso da responsabilidade, somos responsaveis por nossas
acOes, mas ndo por nossa biologia ou a de nossos filhos; por fim, a solidariedade é fortalecida,
pois nas relacdes com os chamados “menos afortunados” somos ensinados a compartilhar,
como ocorre, afirma ele, nos seguros de saude, em que “mesmo sem ter um senso de
obrigacao reciproca, as pessoas unem seus recursos e riscos e compartilham o destino umas
das outras” (Sandel, 2013, p. 101).

Pondo fim a dadiva, a humanidade perde a humildade por causa da pré-definicao dos
filhos; a responsabilidade se desgasta por excesso de liberdade (Sandel, 2013, p. 99), porque,
como Habermas ja pontuou, o aumento de controle sobre nossa biologia é também o

aumento da nossa responsabilidade sobre nossas acdes (Habermas, 2004, p 40); e, por ultimo,

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 8)



a solidariedade deixa de existir, pois como a boa saude passaria a ser parte das escolhas
humanas ndo haveria razdes para se agir de forma solidaria com os menos afortunados®.
Assim, apesar de o conceito de dadiva poder ser problematizado, principalmente por
ser formulado segundo uma concepcao religiosa da vida, ainda assim os valores que Sandel
considera serem ensinados por ela sdo relevantes para pensarmos sobre como 0s processos
eugénicos nos levam a um suposto aumento da liberdade e, ao mesmo tempo, a uma
sociedade totalmente calculdvel: a crianca deixara de carregar a novidade consigo para se
tornar um descendente do projeto de vida dos seus antecessores, e as decisdes sobre nossa
propria biologia sé aumentardo as possibilidades de manipulacdo do mercado, que tem como
base a industria cultural e a sua propaganda, responsdaveis por manipular os desejos e as acdes
humanas’. Enfim, a suposta disponibilidade de modificagdes genéticas servird como
justificativa para se negligenciar ainda mais as diferencas e naturalizar a pobreza e a doenga

como parte da escolha alheia.

3 Fundamentos da bioética para os estranhos morais

Opondo-se a Habermas e Sandel, Engelhardt contribuiu ao debate com a sua
problematizacdo da tentativa de “uma explicacdo geral de como os individuos devem agir”
(Engelhardt, 2008, p. 22). Para ele, este tipo de projeto estd diretamente ligado a histdria do

Ill

Ocidente e da razdo iluminista, a qual “poderia revelar o carater da vida boa e dos canones
gerais da probidade moral, fora de qualquer narrativa moral particular” (Engelhardt, 2008, p.
29). Entretanto, ao se afastar do monoteismo cristdo, que no passado sustentou a acdo
humana na Europa, a conquista feita pela razao secular foi uma disputa entre varias filosofias
e éticas filosodficas (Engelhardt, 2008, p. 30) que levou a sociedade contemporanea na direcdo
de um vazio moral, separando de um lado os amigos morais e do outro os estranhos morais.
Ainda assim, para o autor, ambos devem ser guiados por principios, mesmo que diferentes.

Os amigos morais sao aqueles que compartilham uma moralidade essencial, a qual

“proporciona substancial orientagcdo sobre o que é certo ou errado, bom ou mau” (Engelhardt,

6 Seu argumento vem apoiado pelo fato de a auséncia de solidariedade baseada na genética ja ser um
problema debatido politicamente nos EUA: “A preocupacdo de que as seguradoras usem os dados genéticos para
estimar os riscos e aumentar o valor dos prémios levou o Senado americano a votar recentemente pela proibicao
da discriminagdo genética nos seguros de saude” (Sandel, 2013, p. 101-102).

7 Para saber mais sobre as especificidades da industria cultural, ver ADORNO T., Industria Cultural,
Unesp, 2020.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 9)



2008, p. 32) e que estd costumeiramente ligada a uma autoridade. Em contrapartida, os
estranhos morais sdao aqueles que ndo compartilham essa moralidade essencial e, por isso,
precisam resolver as possiveis controvérsias que venham a surgir por meio de um (1) “acordo
comum, pois ndo compartilham suficientemente uma visdao moral que Ihes permita descobrir
as resolugGes essenciais” e/ou (2) “procurando por individuos e instituicdes de reconhecida
autoridade para resolver as controvérsias morais e dar orientagdo moral essencial”
(Engelhardt, 2008, p. 32). Para resolver os conflitos entre os estranhos morais, Engelhardt
prop6s, entdo, dois principios bioéticos, os quais sdo relevantes para se discutir as acoes
referentes a assisténcia a saude: o consentimento e a beneficéncia.

Enquanto o consentimento corresponde ao respeito pela escolha individual, ele é
importante para garantir coeréncia ao mundo moral, porque carrega em si “o merecimento
de culpa” quando n3o satisfeito®. Por outro lado, a beneficéncia exige um comprometimento
em pensar sempre o melhor para o paciente, mas ndo entra em conflito com a minima nogao
de moralidade quando descumprido. Na realidade, o principio da beneficéncia ndo é tao
imperioso, mas pode pelo menos “sugerir que seria bom beneficiar as pessoas que tém
necessidades” (Engelhardt, 2008, p. 139). Assim, ele entende que é no contraste entre ambos
que deve ser entendida a tensdo moral, ja que o consentimento justifica a geragdo da esséncia
e a beneficéncia é a identificacdo dessa mesma. (Engelhardt, 2008, p.132-40)

Tendo em seus lugares os principais conceitos de sua teoria bioética, este passa a
descrever como deve ser a relacdo entre os estranhos morais para que haja uma resolucao
das disputas morais. O primeiro componente da textura concreta de moralidade é, diferente
do que Habermas propds, ndo a busca por argumentos racionais que devem levar ao

consenso, mas a negocia¢do em direcao a um acordo mutuo:

Se a pratica da ética secular deve ser a agdo de estabelecer a propriedade de ag¢Ges
por outros meios que ndo o uso da forca, e se os sentidos morais dos individuos sdo
divergentes, entdo o principio moral cardinal serd o do respeito mutuo na
negociagdo comum [grifo proprio] e na criagdo de um mundo moral concreto
(Engelhardt, 2008, p. 134).

Entdo, para definir a negociacdo entre dois estranhos morais deve-se comparar os seus valores

que estao em disputa com a intencao de definir a relevancia de cada um em rela¢do ao outro.

8 0 conceito de “consentimento” carrega a mesma ideia de uma ética vinculada 2 justica, mencionada
na segao sobre Habermas.
Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 10)



Engelhardt entende que a moralidade secular ndo é capaz de julgar as agdes humanas
tal qual a lei ou a religido, mas pode demonstrar que certos modos de acdo “justificam o
merecimento de culpa ou impedem a realizacdo dos objetivos dos autores. Ela também pode
mostrar quando é justificavel a forca punitiva ou defensiva” (Engelhardt, 2008, p. 139-40).
Contudo, tem-se presente nessa incapacidade a dificuldade de se chegar a conclusdes
satisfatdrias as discussdes entre visdes morais de comunidades distintas. Vé-se que apenas
pela beneficéncia, ou ao menos a ndo malevoléncia, ndo se consegue concluir se alguém deve
ou ndo priorizar ajudar o outro em prol de seu lazer e conforto. Independentemente disso,
pela recusa do principio da beneficéncia, que em sua forma diminuta se torna a nao
malevoléncia, pode-se dizer que este que o recusou perdeu o direito “aquela solidariedade
dentro de um contexto ou comunidade particular” (Engelhardt, 2008, p. 143-144). Ademais,
no caso em que alguém age de forma considerada maléfica por uma determinada
comunidade, esta tem o direito de reagir em busca da recuperag¢ao do mal sofrido.

Assim, a ética sustentada pelo autor segundo estes dois principios, que parecem tentar
resolver o relativismo/niilismo das sociedades contemporaneas seculares, assume uma
posicdo, sendo utilitarista, muito préxima dele, porque justifica a acdo de alguém segundo o
bem ou mal que ela causara segundo a esséncia moral do outro. Enfim, ele conclui que a forma
geral do principio da beneficéncia é “simplesmente o principio de fazer o bem”, que quando
conectado ao consentimento, produz a regra de ouro: “faca aos outros o bem deles, a menos
gue vocé reconheca 1) o suposto bem como um prejuizo, ou 2) que a provisao desse bem esta

errada, em algum sentido” (Engelhardt, 2008, p. 145-47).

3.1 Humanos como produtos na teoria engelhardtiana

A problematizacdao de Engelhardt sobre a contemporaneidade e o fim da razdo é
possivelmente a grande questdo filosdfica da atualidade. Como definir valores quando
abandonamos a interpretacao de que o mundo é fixo e que pode ser explicado pelo puro uso
da légica? Qual a funcdo da ética quando as pessoas que a utilizam tém “visées de mundo”
diferentes e, portanto, ndo aceitam os argumentos uns dos outros? De que forma
relacionamos o interesse individual com o geral, evitando tanto o relativismo quanto o
totalitarismo? Entendo que todas essas questdes estdo dentro desse debate, que ja é muito
bem expresso e presente desde a antiguidade, como bem demonstram Adorno e Horkheimer
(1985), em que se busca expressar o sujeito ao mesmo tempo em que ele se encontra inserido

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 11)



em um sistema objetivo que o apaga. Os “Fundamentos da Bioética” tentam, portanto,
resolver esse problema defendendo uma espécie de utilitarismo qualitativo, tal como o de
Stuart Mill (2020), mas com uma pitada de relativismo que permite as pessoas tomarem
decisdes sobre biogenética, comercializacdo de drgaos, etc., da forma que lhes for mais
apropriada.

Para se realizar uma andlise dos argumentos de Engelhardt na pratica, tomemos como

referéncia o seguinte caso:

Consideremos dois grupos de ateus: um afirma que a prostituicdo, a maternidade de
aluguel e a venda de 6rgdos sdo tipos de exploragao, enquanto o outro acha que a
proscricdo da prostituicdo, da maternidade de aluguel e da venda de drgdos seria
uma exploracdo (Engelhardt, 2008, p. 125).

Temos ai duas posi¢ées concorrentes sobre os mesmos assuntos, as quais, na teoria
ética do agir comunicativo de Habermas, deveriam ser submetidas a um discurso sustentado
pela razdo, em que o consenso seria alcangado por meio de argumentos. Porém, no caso de
Engelhardt, ambos os ateus ndo conseguem discutir seus valores, pois sdo essencialmente
diferentes, o que ndo os leva a discussdo, mas a negociac¢do: a venda de érgaos pode ser feita,
desde que ndo haja a obrigacdo de participar para aquele que a considera uma exploracao.
Algo parecido ocorre na convivéncia de vegetarianos, veganos e carnistas, em que cada um
age, em principio, da forma que lhe convém, sem que haja a imposi¢ao de uma forma correta
de alimentar-se. Logo, o seu objetivo é que todos os envolvidos tenham suas liberdades
conservadas e que estejam satisfeitos com a solu¢do alcangada.

Encontra-se, entdo, o fundamento do o seu utilitarismo nessa tentativa de beneficiar
os envolvidos o mdximo possivel. Contudo, isso ainda ndo basta, precisa-se também haver
uma garantia de qualidade nas acdes: a acao s pode ser efetivamente boa se estiver em
correspondéncia ao interesse de quem a recebe. Apesar de parecer uma boa solucdo ao
problema, sua proposta expressa o comportamento do livre mercado, que tem como principio
basico a liberdade da venda em prol da competicdo, carregando junto de si a disseminacao de
formas de vida prejudiciais a todos(as), como a venda de drogas e armas. Afinal, seguindo essa
visdo, deve-se poder comprar aquilo que se deseja — e se alguém quer comprar, deve haver
alguém que produza — e se ndo se deseja, basta que ndao se compre.

Assim, a solucdo de Engelhardt parece ser a expressao de um livre mercado humano

que coloca na vida humana um valor ligado a uma esséncia moral — a qual deve ser respeitada

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 12)



independentemente (consentimento) — e que tem como custo um grupo de possiveis a¢des
beneficentes. Nesse caso, se o custo moral ndo for bom ao produto — i.e, ndo gerar
consentimento — ou ao comprador (o beneficente), deve-se buscar um acordo que agrade a
ambos e resolva o conflito. Dessa forma, qualquer intervencao bioldgica pode ser feita, desde
que haja acordo entre as duas partes, ignorando aqueles(as) que sdo atingidos(as) pelas

consequéncias geradas por ela.

4 Transumanismo e politica, um corpo indissociavel

Discutir os problemas filoséficos presentes em uma teoria bioética sem enxergd-los
dentro de um pano de fundo politico-social-econémico parece-me o mesmo que ignorar as
razoes de estes existirem. Luc Ferry nos questiona: por que algumas pessoas nao consideram
a morte como um mal do qual devemos nos livrar (Ferry, 2018, p. XXXIV)? Por que a
permissibilidade de pesquisas relacionadas a morte da morte® ou ao fim do sono (Crary, 2016)
nos trazem tantos problemas, se estes sdo elementos da vida que em muitos casos parecem
nos causar desconforto e infelicidade? Alguns, como diz o autor, responderiam que ndo se
pode matar a morte porque ela faz parte de nossa biologia. Mas serd que existe esse limite
biolégico de fato? Sera que as cidades, a produgdo industrial de alimentos, a capacidade de
correr 42 quildmetros e a de continuarmos vivos sem conseguir respirar naturalmente sdo
parte da nossa biologia? A tentativa de responder aos impulsos transumanistas com a ideia
de que estamos saindo da nossa natureza parece-me ser 0 mesmo que enxergar a natureza
como algo imutavel, e Darwin e sua teoria da evolucdo como uma anomalia, além de carregar
consigo a mais pura hipocrisia. Apesar disso, a evolucdo nao parece se fazer por puro
interesse, mas por adaptabilidade. Portanto, em um momento como o que se vive agora, em
que a humanidade parece ter todas as ferramentas necessarias para sobreviver de forma

confortavel, deve-se questionar: o que motiva a busca por melhoramentos?

4.1 Em busca da autogestado por meio da biogenética
Ha muito tempo o ser humano dividiu a sua natureza em dois campos: o social e o

natural. O medo do determinismo natural, i.e, de sermos definidos pela vontade da natureza,

2 Tema discutido em: ALEXANDRE, Laurent, A morte da morte: como a medicina biotecnoldgica vai transformar
profundamente a humanidade, Sdo Paulo: Manole, 2018.
Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 13)



fez com que se naturalizasse'® a busca pela liberdade de se autogerir!!, expressas, entdo, em
uma sociedade organizada segundo produc¢bes humanas. A partir disso, as relacdes de
dependéncia, ou interdependéncia passaram a ser mal vistas pelos principios ultraliberais
Capitalistas, que defendem a ideia de uma vida guiada unicamente pela acao individual. Por
essa razao, Ferry vincula o crescimento das pesquisas transumanistas com as chamadas
“economias colaborativas” (como a Uber e a Bike Itau), que fingem extinguir a propriedade
privada para colocar em seu lugar um campo relativista de possibilidades baseado no
comunitarismo. Porém, por tras desse relativismo h3, tal qual no Admiravel Mundo Novo
(2014), uma pessoa ou um grupo que define o campo de possibilidades da sociedade. Assim,
a suposta comunidade é definida ndo pelos individuos que se dizem livres, mas por esse(s)
mandante(s): o desejo pelo fim da morte de fato parece estar presente em todos os sujeitos
por uma reflexao do valor de sua vida e pelo medo da perda de seus bens e das suas conexdes
humanas, mas talvez, se ndo fosse a ampla divulgacdo desse processo natural como um
problema que determina o nosso futuro sem o nosso consentimento, talvez ndo haveria tanto
interesse em seu fim*2,

O respeito pelo consentimento é um dos valores expressos por transumanistas como
Nick Bostrom e Max Moore, e que considero importantes. Estes ndo buscam o melhoramento
apenas por um interesse tecnocientifico, mas também como uma forma de resolver supostas

injusticas sofridas pela loteria genética:

A genética deveria proporcionar a crescente possibilidade de corrigir as proprias
desigualdades naturais, seja prevenindo-as (eugenismo negativo), seja por terapia
genética ou eugénica positiva. Tratar-se-a no futuro de passar da redistribuicdo de
recursos puramente sociais a redistribuicdo de recursos naturais (Hottois, 2014, p.
54-55).

Assim, a possibilidade de correcdo das injusticas naturais é o limiar que define o debate

entre os bioconservadores e os liberais quanto ao uso da biogenética.

10 0 termo “naturalizasse” é utilizado pensando na naturalizagdo do ndo-natural, existente na compreensao
marxista de fetichismo (Cohn, 2009, p. 208).
11 Aideia de autogestdo pode ser encontrada de forma mais detalhada como “autoconservagao”, em Adorno e
Horkheimer, 1969, p. 52-56).
12 Veja o exemplo das comunidades indigenas Yanomamis, em que a morte é a separa¢ao do corpo fisico e do
metafisico, como nos descreve Limulja: “Pei a né porepé designa a forma espectral contida pelo corpo de todos
os seres vivos e que é liberada no momento da morte” (Limulja, 2022, p. 61). Nesse caso, ndo ha razdes para se
desejar “matar a morte”.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 14)



De fato, parece ser o caso de que ha uma autoridade presente na genética e que ndo
podemos ultrapassar, mas que define nossa forma de vida independentemente de
consentirmos ou nado. Todavia, ao se seguir a proposta de que se deve ver o pano de fundo
politico antes de se defender ou atacar as teorias transumanistas, vé-se que Ernst Bloch ja
discutia nos anos 1959 sobre o estado social que se precisa chegar para poder existir uma
eugenia positiva que nao seja prejudicial as sociedades. Afinal, ele afirma que “Somente uma
sociedade ndo mais capitalista seria capaz de colocar as coisas em ordem na esfera da eugenia,
com outros meios e padroes de selecdo” (Bloch, 2006, p. 17), pois, do contrario, a eugenia
serve somente para homogeneizar e “melhorar” a sociedade segundo os padrdes do Estado
ou do mercado — como se viu na Alemanha nazista e como se pode ver nos dias de hoje com
a busca pela correspondéncia corporal segundo os ideais presente nas ficcOes literarias e

audio visuais!3.

4.2 Consequéncias bioldgicas: nova genética e novas doencas

Unido ao problema politico que se coloca por detrds do transumanismo estao
atreladas as consequéncias bioldgicas: quando se faz um melhoramento no corpo humano,
corremos o risco de “provocar outros desequilibrios, até monstruosidades” (Ferry, 2018, p.
XXXV). Neste caso, da morte da morte, teriamos ndo sé um excesso de pessoas ho mundo,
como também a possibilidade de gerar uma desilusao frente a vida. Em outros, como as
alteracdes genéticas com interesse estético, hd também a producdo de maleficios futuros para

a saude, como ja ocorre com os cachorros:

Criados seguindo um exigente padrao de raga, eles sofrem com o destino de todas
as populagdes consanguineas: eles ndo sdo saudaveis. O labrador, a ragca nUmero um
(em popularidade) atualmente, tem risco para mais de sessenta doengas genéticas
(Nussbaum, 2023, p. 292).

Apesar de a nova humanidade ser pensada como um objetivo para o futuro, com seus
humanos nanotecnoldgicos e a presenca de inteligéncias artificiais no meio da sociedade, ela
ja se faz presente nos dias atuais. Tanto as modificagdes nos nossos alimentos, com a presencga
de transgénicos (cercados de incertezas cientificas, como mostra Camara, 2009), agrotéxicos
e animais hormonizados, quanto a forma de vida que temos, com acesso 24/7 para quase tudo

gue podemos querer, como nos diz Crary (2012), evidenciam que ja somos transumanos.

13 Especialmente os filmes hollywoodianos, como se vé na repercussdo que surge ao se inserir novos corpos,
cores, géneros, etc. nessas producdes, e que parecem produzir uma espécie de validagdo do corpo-préprio.
Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 15)



Evidentemente que essas modificagdes sdo muito menos aparentes, mas a alimentagao atual
de boa parte da populacdo mundial é alvo de multiplas pesquisas que veem relagdes entre
elas e a presenca precoce de doencas e, além da producdo de super-atletas (Sandel, 2013, p.
39-51). Mas afinal, o que se pode fazer para evitar esse possivel fim catastroéfico da vida

humana tal qual conhecemos hoje?

4.3 Em busca da regulamentacdo das tecnologias genéticas

A primeira ideia que surge e que é compartilhada por muitos(as) estudiosos(as) do
campo da filosofia politica que se preocupam com o futuro da humanidade, é a
regulamentacdo bem efetuada pelo sistema legal. Sigamos a proposta de Ferry: “devemos nos
esforcar para regular, fixar limites, que deverdo ser, o quanto possivel, inteligentes e finos,

”nm

evitar a légica insustentavel do ‘tudo ou nada’” (Ferry, 2018, p. XLIV). Porém, apenas ter como
solucdo a regulamentacdo ndo parece suficiente, como fica bem claro na obra de Nussbaum,
qgue em seu Ultimo capitulo discute as multiplas leis de protecdo a animais que sdo
frequentemente interpretadas segundo os interesses do mercado (Nussbaum, 2023, p.407-
53).

Diferente do caso de Nussbaum, as pesquisas transumanistas sdao produzidas por
algumas das maiores empresas de tecnologia do mundo. Em 2018 Luc Ferry mencionou o
papel da Google nas pesquisas (Ferry, 2018, p. IX), que é apoiado pelo atual CEO da Meta, a
empresa que retém as maiores redes sociais do mundo — Instagram, Facebook e WhatsApp
(Ferry, 2018, p. 29). Além delas, ja ha denuncias de multiplas fatalidades de animais ndo-
humanos em virtude da tentativa de desenvolvimento do Neuralink'*, um chip cerebral da
empresa de Elon Musk que, segundo sua propaganda, permitira o controle de um computador
ou dispositivo mével em qualquer lugar que se va. Considerando que estes trés homens estao
diretamente ligados ao atual governo dos Estados Unidos (2025), sdo liderados por Donald

Trump e acompanhados de outros multibiliondrios, como Jeff Bezos (Amazon) e Shou Zi Chew

(TikTok), surge a questdo: que tipo de regulamentacao se pode conseguira fazer?

14 como aponta a seguinte noticia: https://oglobo.globo.com/economia/tecnologia/noticia/2023/09/22/grupo-
de-medicos-denuncia-morte-de-uma-duzia-de-macacos-nos-testes-de-chips-cerebrais-de-elon-musk.ghtml
Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 16)



5 Conclusao

As ideias transumanistas que ndo estdo ligadas a visdo de livre mercado de Engelhardt
ndo parecem carregar intrinsecamente problemas evidentes, mas seu mau uso, sim. Nao ha
muita clareza sobre os problemas decorrentes do aumento das possibilidades humanas de
controlar o acaso que, em muitos momentos, prejudica a vida de pessoas especificas. Apesar
disso, parece ser necessaria, como afirma Bloch, uma mudanga estrutural na sociedade
porque, como se vé nas propostas de Habermas e Sandel, definitivamente ndo vivemos um
momento em que este tipo de tecnologia vd ser justa, como pretendem alguns
transumanistas; na realidade, ela possivelmente sé aumentard as desigualdades. Mas entao,
0 que se pode fazer para evita-las enquanto a sociedade ainda n3o esta pronta? Se apenas a
regulamentacdo que Luc Ferry propde ndo parece suficiente, deve haver alguma saida que,
somada a isso, garanta seguranga a humanidade.

O primeiro passo que me parece mais proximo e possivel é a realizacdo de estudos
criticos dos problemas envolvidos nessas novas tecnologias dentro das instituicdes de ensino
e pesquisa. Apesar de ser, aparentemente, costumeira a relacao entre desinteresse politico e
faculdades voltadas as chamadas areas exatas e tecnoldgicas, que ainda carregam o ideal de
uma ciéncia apartada de valores que sé buscam o suposto progresso, deve-se considerar que
tudo que se pesquisa e se desenvolve — seja em uma universidade publica, seja em uma
empresa — esta diretamente ligado a usos particulares. No entanto, nos casos das
universidades, deve-se fazer presente uma visao politica desvinculada de interesses de Estado
e do Mercado (Habermas, 2011, p. 565-578). Assim, a critica deve estar sempre presente tanto
por uma visdo de especialistas de outras areas quanto por aqueles(as) que compdem o grupo
de producado e que conhecem os minimos detalhes das novas tecnologias.

Na medida em que se produz uma pesquisa critica, pode-se (1) evitar a producdo de
tecnologias fontes de problemas futuros (como o Neuralink) e (2) passar a divulgacdo das
consequéncias presentes nesses recursos. Por essa razao, é relevante a pratica de ensino e de
extensdo: ensinar aos novos integrantes sobre metodologias criticas de pesquisa e sobre
problemas ja diagnosticados no uso de certas ferramentas, e estender a reflexdo sobre o
assunto e o ensino dos resultados alcancados as comunidades exteriores a instituicao,
buscando nisso novos problemas a serem resolvidos ao mesmo tempo que se faz a divulgacao

daqueles que ja foram encontrados. Apesar de parecer haver uma dificuldade na expressao

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 17)



do que é produzido dentro das institui¢des, creio que conforme va se tornando costumeiro o
didlogo entre instituicdo e comunidade, produzir-se-a uma linguagem objetiva mais clara, que
beneficiard tanto uma quanto a outra (Freire, 2013). Enfim, parece-me que, com uma
comunidade ativamente pensante e em didlogo direto com os/as pesquisadores(as), o alcance
da industria cultural sera diminuido.

Por fim, considerando-se o aumento na consciéncia dos problemas envolvidos em
muitas das tecnologias vendidas como revoluciondrias, espera-se que se diminua o consumo
das mesmas. Esse passo pode ser incentivado por aqueles(as) que auxiliam na divulgacdo, pois
parece-me um problema a apresentacdo de uma critica que ndo é acompanhada da acdo
efetiva. Ademais, ele deve ser apoiado pela regulamentac¢ao constante, a qual pode ser exigida
e remodelada por esses novos didlogos. Afinal, a saida de uma critica puramente simbdlica
para a acao é, entdo, o ultimo passo que se deve dar para o enfraguecimento e
desaceleramento da implementacgao atual de um futuro eugénico e com desigualdades ainda
mais profundas, para que se tenha tempo de mudar a sociedade a tempo de o transumanismo

tornar-se uma corrente ligada a tecnologias com interesses humanos, ndo mercadolégicos.

Referéncias

ADORNO T., HORKHEIMER M., Dialética do Esclarecimento, Rio de Janeiro: Zahar, 1969.
BLOCH, Ernst, Principio e Esperanca ll, Rio de Janeiro:Contraponto, 2006.

CAMARA M. et al., Transgénicos: avaliagdo da possivel (in)sequranga alimentar através da
producgdo cientifica. Histéria, Ciéncias, Saude — Manguinhos, Rio de Janeiro, v.16, n.3, p.669-

681, jul.-set. 2009.

COHN, Gabriel, Sociologia — para ler os cldssicos, 2a ed., Rio de Janeiro: Azougue Editorial,
p.189-221, 2009.

CRARY, Jonathan, 24/7: Capitalismo tardio e o fim do sono, Sdo Paulo: Ubu, 2016.
ENGELHARDT, Tristam, Fundamentos da bioética, 3a ed., Rio de Janeiro: Loyola, 2008.
FERRY, Luc, A revolug¢do transhumanista, Sao Paulo: Manole, 2018.

FREIRE, Paulo, ExtensGo ou comunica¢do, Sao Paulo: Paz e Terra, 2013.

HABERMAS, Jirgen, O Futuro da natureza humana, Sao Paulo: WMF, 2004.

, Teoria do Agir Comunicativo Il — Teoria da a¢do comunicativa, Sao Paulo:

Unesp, 2022.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 18)



, Teoria e Prdxis, Sao Paulo: Unesp, 2011.

HOTTOIS, Gilbert, Le transhumanisme est-il un humanisme?, Bélgica: Académie royale de
Belgique, 2014.

LIMULIA, Hanna, O desejo dos outros: Uma etnografia dos sonhos Yanomami, Sao Paulo: Ubu,
2022

MILL, Stuart, O Utilitarismo, 2a ed., Sao Paulo: lluminuras, 2020.

NUSSBAUM, Martha, Justica para os Animais — nossa responsabilidade coletiva, Sdo Paulo:
WMEF, 2023.

Recebido em: 04/02/2025.
Aprovado em: 30/10/2025.
Publicado em:02/12/2025

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-19, jan.-dez. 2025 (p. 19)



