
 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 1) 

 

INTUITIO 
PPGFil/UFFS | e-ISSN 1983-4012  

DOI: https://doi.org/10.36661/1983-4012.2025v18n1.14650 

SEÇÃO: Varia 

A CRÍTICA DE RICŒUR À FILOSOFIA DA HISTÓRIA DE HUSSERL 

Ricœur’s critique of Husserl’s Philosophy of History 

 

Rodrigo Benevides B. G.1 
https://orcid.org/0000-0002-0220-0503 

rodrigo.barbosa@ueap.edu.br 

 

Resumo: Trata-se aqui de apresentar a leitura que Paul Ricœur faz acerca da guinada rumo à uma filosofia da 
história efetuada por Edmund Husserl no período tardio da obra do filósofo alemão. Em outras palavras, o 
artigo retoma, em primeiro lugar, o argumento husserliano sobre a posição privilegiada que se deve assumir 
quanto à cultura grega e, consequentemente, o ocidente como um todo, ou seja, só há história propriamente 
dita a partir da cultura helênica em diante. Concomitantemente, o artigo segue a apresentação crítica que 
Ricœur faz ao apontar os limites do esquema husserliano da história. 

Palavras-Chave: Husserl. Ricœur. História. Fenomenologia. 

 

Abstract: We present Paul Ricœur’s reading of Edmund Husserl’s turn towards a philosophy of history during 
the late stage of the German philosopher’s work. First, the paper reconstructs the husserlian argument 
concerning the privileged position one should assume about greek culture and, consequently, the West in 
general, meaning that properly speaking history only takes place from Hellenic culture onwards. 
Concomitantly, the paper follows the Ricœur’s critical presentation by presenting the limits of the husserlian 
schema of history. 

Key words: Husserl. Ricœur. History. Phenomenology. 

 

I. 

No interior da tradição fenomenológica, as análises de Jean-Paul Sartre e Maurice 

Merleau-Ponty acerca de fatos políticos e históricos são, inegavelmente, as constribuições que 

obtiveram maior fortuna crítica (MERLEAU-PONTY, 1990; SARTRE, 2012). Não obstante, 

Edmund Husserl também oferece-nos um posicionamento acerca da história elaborado no 

período tardio de sua obra. Como observa Paul Ricœur na obra Na Escola da Fenomenologia 

(2004): “a partir de 1930, Husserl começou a relacionar a compreensão de sua própria filosofia 

 
1 Professor Adjunto da Universidade do Estado do Amapá (UEAP). Agradecimentos à UEAP pelo apoio à presente 
pesquisa.  

https://orcid.org/0000-0002-0220-0503
mailto:rodrigo.barbosa@ueap.edu.br


 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 2) 

 

com a da história, mais precisamente da história do espírito europeu” (RICŒUR, 2004, pp. 18-

19). Enquanto judeu e alemão, a política da década de 1930 definitivamente não passou 

despercebida para Husserl, mesmo que sua filosofia, em linhas gerais, não tocasse ou 

possuísse implicação política. Ora, não poderia ser de outro modo, pois, por ser “Suspeito aos 

olhos dos nazistas” (RICŒUR, 2004, p. 19), Husserl se encontrava em uma situação de 

progressiva perda de status no mundo acadêmico. Desse modo “o mais a-histórico dos 

professores se via intimado pela história a se interpretar historicamente” (RICŒUR, 2004, p. 

20), ou seja, a fenomenologia—que, em essência, não configura uma ruptura, mas uma 

continuação do idealismo transcendental ocidental—é incrementada por Husserl em seus 

anos finais devido à conjuntura política da ascensão nazista ao poder: “A situação política da 

Alemanha nessa época ocupa visivelmente o pano de fundo de todo esse curso de 

pensamento. Nesse sentido se pode perfeitamente dizer que é a própria tragédia da história 

que inclinou Husserl a pensar historicamente” (RICŒUR, 2004, p. 19). Dito isso, porque a 

fenomenologia husserliana ignorava a história e a política? Há algo no pensamento de Husserl 

que impedia ou dispensava uma excursão na história?  

Ricœur afirma que “Nada na obra anterior de Husserl parece preparar um desvio da 

fenomenologia no rumo de uma filosofia da história. Ao contrário, aí se vêem razões para 

jamais ir ao encontro da filosofia da história” (RICŒUR, 2004, p. 21). Como dito acima, estamos 

de acordo com Ricœur ao definirmos a fenomenologia husserliana como uma continuação do 

debate epistemológico da modernidade que vai do racionalismo e do empirismo ao idealismo 

transcendental: “a fenomenologia continua o transcendental kantiano, o originário humeano, 

a dúvida e o cogito cartesianos. Ela não representa, em absoluto, uma repentina mutação da 

filosofia” (RICŒUR, 2004, p. 8). Em outras palavras, podemos arriscar a afirmação de que, caso 

a situação política da Alemanha fosse outra, é provável que Husserl nunca deixasse o âmbito 

das puras descrições fenomenológicas sem qualquer vinculação à história. De qualquer forma, 

o surgimento da preocupação husserliana com a história em seus anos finais interessa-nos 

aqui no que diz respeito “à possibilidade de uma filosofia da história em geral” (RICŒUR, 2004, 

p. 18), isto é, para além da reconstrução do percurso de Husserl que o leva às considerações 

sobre a história, o presente artigo possui o intento de, a partir da leitura de Paul Ricœur, 

indagar sobre o que fundamenta uma filosofia da história e quais são os limites da proposta 

de Husserl ao equiparar, como veremos, a história do Ocidente ao desenvolvimento do 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 3) 

 

pensamento filosófico. Para tanto, trataremos de fazer uma caracterização geral da 

fenomenologia husserliana ao apontar os indícios que já permitiam a construção de uma 

filosofia da história para, enfim, debruçarmo-nos sobre a tese oferecida em Krisis e a crítica de 

Ricœur.    

II. 

Como Ricœur bem observa, “Husserl não é toda a fenomenologia, embora seja de certa 

maneira o seu nó” (RICŒUR, 2004, p. 7). Desse modo, apesar de observarmos diversos tópicos 

que não foram diretamente tratados por Husserl ganharem espaço nas obras de outros 

fenomenólogos, o pensador alemão funciona como o fundamento comum que fornece os 

conceitos posteriormente tratados por seus seguidores. Assim, vejamos de que trata a 

fenomenologia husserliana para, na sequência, passarmos à questão da filosofia da história. 

A fenomenologia formulada por Husserl é, acima de tudo, um método: “a 

fenomenologia é um vasto projeto que não se encerra em uma obra [...] Ela é, com efeito, 

menos uma doutrina que um método capaz de encarnações múltiplas, e do qual Husserl 

explorou apenas um pequeno número de possibilidades” (RICŒUR, 2004, p. 7). Tal método, 

como se vê principalmente nas Investigações Lógicas, “dá sequência à grande tradição inglesa 

da crítica da linguagem, e estende sua disciplina de pensamento a todos os setores da 

experiência - experiência das significações, das coisas, dos valores, das pessoas” (RICŒUR, 

2004, p. 8). Ao mesmo tempo, porém, “Husserl se liga a Kant” (RICŒUR, 2004, p. 7) e, mais 

importante ainda, “a fenomenologia se liga, de modo mais radical ainda, a Descartes, à dúvida 

e ao cogito cartesianos. [...] A redução que ela efetua [...] segue bem a linha da dúvida 

cartesiana” (RICŒUR, 2004, p. 8). Em outras palavras, Husserl é a coroação do embate 

epistemológico que percorre a modernidade. E quanto a Hegel? Ricœur diz que “Hegel, na 

verdade, já compreendera a fenomenologia como uma inspeção ampla de todas as variedades 

da experiência humana (não apenas epistemológica, mas também ética, política, religiosa, 

estética e cotidiana” (RICŒUR, 2004, p. 7), ou seja, algo que Husserl acaba por englobar em 

sua busca pela descrição do Lebenswelt. No entanto, como o hermeneuta francês deixa claro, 

“Husserl não faz uma fenomenologia do Espírito. O fenômeno, segundo ele, não é o aparecer 

de um ser capaz de ser recuperado em um saber absoluto” (RICŒUR, 2004, p. 8). Apesar do 

escopo daquilo que Husserl examina ter aumentado em suas obras finais, a ideia da 

fenomenologia como um método de análise da intencionalidade e de processos cognitivos 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 4) 

 

(e.g. intuição categorial) continuam a dominar de ponta a ponta seu pensamento. Desse modo, 

a ambição de Husserl é mais modesta que a de Hegel: não se trata de abarcar ou absorver o 

Espírito na consciência individual do filósofo ou compreender a lógica do movimento da 

historicidade do absoluto, mas apenas o de descrever os mecanismos fenomenológicos que 

permitem o desenvolvimento do fenômeno da história humana. O que muda em suas obras 

finais, portanto, é apenas o âmbito de tal descrição, isto é, não se trata mais de analisar apenas 

a percepção de um cubo ou o papel da linguagem na compreensão perceptual da realidade, 

mas o desenvolvimento histórico do mundo-da-vida que, como veremos, ganha contornos 

sem precedentes a partir do advento da filosofia na Grécia antiga e, segundo Husserl, entra 

em um período de crise a partir da distorção epistemológica originada, principalmente, em 

Galileu Galilei. 

Segundo Ricœur, se “Toda fenomenologia se faz no plano de uma intuição do eidos” 

(RICŒUR, 2004, p. 9), então a fenomenologia, em última instância, é a descrição detalhada da 

intencionalidade, pois, é na e pela intencionalidade que se dá a operação cognitiva de 

significação. Como aponta Ricœur, é aqui que reside a distinção entre fenomenologia e 

psicanálise. Enquanto a tradição psicanalítica busca compreender o funcionamento do id, a 

fenomenologia foca no que temos acesso direto: 

 
[...] a primeira questão da fenomenologia é esta: o que significa significar? Seja qual 
for a importância assumida ulteriormente pela descrição da percepção, a 
fenomenologia não parte daquilo que há de mais mudo na operação da consciência, 
mas de sua relação às coisas pelos signos, tais como elaborados por uma cultura oral. 
O ato primeiro da consciência é querer dizer, designar (meinen); distinguir a 
significação entre os outros signos, dissociá-la do eu, da imagem, elucidar as diversas 
maneiras dentre as quais uma significação vazia vem a ser preenchida por uma 
presença intuitiva (seja esta qual for), é isto que é descrever fenomenologicamente 
a significação. Este ato vazio de significar outra coisa não é senão a intencionalidade. 
Se a intencionalidade é a propriedade notável da consciência de ser consciência de…, 
de escapar a si mesmo em direção a um outro, o ato de significar contém o essencial 
da intencionalidade (RICŒUR, 2004, p. 9). 

 

Além disso, a fenomenologia assume diferentes tipos de intencionalidade, o que se 

torna o primeiro aporte teórico que possibilitará a Husserl a formulação de uma filosofia da 

história: “haverá tantas espécies de intencionalidades, tantas ‘consciências’ quantas maneiras, 

para um cogito, de se voltar para alguma coisa: para o real e o irreal, para o passado e o 

querido, para o amado e o desejado, para o julgado etc” (RICŒUR, 2004, pp. 11-12, grifo 

nosso), ou seja, mais tarde o próprio Husserl efetuaria uma análise da intencionalidade voltada 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 5) 

 

ao passado para desvelar a originalidade do mundo-da-vida possibilitado pela cultura grega e 

ameaçado pelo objetivismo ingênuo que se alastrou pelas ciências e pela cultura ocidental em 

geral. 

Não cabe aqui, obviamente, contemplarmos todos os detalhes da evolução do 

pensamento de Husserl. Com isso, basta termos em mente que, em linhas gerais, a 

fenomenologia husserliana vai de uma crítica ao naturalismo e ao psicologismo (Investigações 

Lógicas), se configura como um idealismo transcendental (Ideias) e, enfim, se consolida como 

uma fenomenologia genética (Krisis). A mudança qualitativa observada em seus últimos textos 

se torna compreensível ao notarmos a diferença do papel da redução fenomenológica. Como 

Ricœur diz: “A redução [nos trabalhos finais de Husserl] significa cada vez menos ‘retorno ao 

ego’ e cada vez mais ‘retorno do lógico ao antepredicativo’, à evidência primordial do mundo” 

(RICŒUR, p. 16, 2004). Tal evidência ou fato primordial do mundo, para Husserl, vale ressaltar, 

inclui o mundo cultural, ou seja, o Lebenswelt que fundamenta as operações cognitivas de 

ordem superior da intencionalidade não é apenas o mundo natural circundante do qual cada 

indivíduo retira suas primeiras impressões sensíveis, mas igualmente o ambiente no âmbito 

cultural, isto é, propriamente humano. Portanto, Ricœur diz que “A intencionalidade significa 

somente que a consciência se acha a título primeiro fora de si e que ela o está de múltiplas 

maneiras, das quais a objetividade lógica não passa de uma modalidade de segundo grau e a 

percepção, a modalidade mais fundamental” (RICŒUR, 2004, p. 12). Em outros termos, trata-

se aqui da distinção husserliana entre intencionalidade de ato e intencionalidade operante, 

sendo esta última a intencionalidade que fundamenta os processos intencionais de segunda 

ordem. Com isso em mente, pois, podemos perceber que, se uma determinada cultura 

(enquanto parte formadora crucial do Lebenswelt) está em crise por fornecer uma visão 

distorcida da natureza e do próprio homem, a consequência óbvia é o surgimento de uma 

cultura em crise que forma indivíduos patológicos. Em outras palavras, os nazistas são 

tomados por Husserl como “enfermos” (RICŒUR, 2004, p. 19) por serem o resultado de um 

mundo-da-vida decadente ou, simplesmente, equivocado em termos ontológicos. 

Qual é, portanto, o equívoco que, segundo Husserl, desemboca no fascismo do século 

XX? Como observa Paul Ricœur, a fenomenologia da obra tardia de Husserl se coloca em franca 

oposição à “convicção dos galileanos: a primeira verdade do mundo não é a da física 

matemática, mas justamente a da percepção. Ou melhor, a verdade da ciência se edifica como 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 6) 

 

superestrutura em cima de um primeiro alicerce de presença e de existência” (RICŒUR, 2004, 

p. 12). Vejamos, então, como Husserl parte de um diagnóstico de crise para uma filosofia da 

história. 

III. 

O ano de 1935 é crucial para o filósofo alemão. As conferências proferidas em Viena e 

em Praga constituem o bojo do conjunto de textos que forma a Crise das ciências europeias e 

a fenomenologia transcendental ou, simplesmente, Krisis. De antemão devemos ressaltar que, 

em Krisis, Husserl assume para si uma tarefa de imensas proporções. Não só ele fornece uma 

história da filosofia pautada na dicotomia entre um racionalismo transcendental e um 

objetivismo-matemático, como o autor se vê como o representante legítimo da tradição 

filosófica ocidental e associa a crise política de seu tempo à uma crise de ordem existencial 

proveniente, como dito, do surgimento de um mundo-da-vida distorcido. Assim diz Ricœur: 

 
A primeira questão envolve somente a compreensão psicológica do autor: quais os 
motivos que presidiram a essa transformação da problemática husserliana? Aí está 
este pensador, naturalmente alheio às preocupações políticas - apolítico, dir-se-ia, 
por formação, por gosto, por profissão, por preocupação de rigor científico -, e ei-lo 
chegando à consciência de uma crise coletiva da humanidade, que não fala mais 
apenas do ego transcendental, mas do homem europeu, do seu destino, de sua 
decadência, possível, do seu necessário renascimento, que situa a sua própria 
filosofia na história, com a convicção de ser ela responsável por esse homem europeu 
e de ser ela, apenas ela, capaz de lhe mostrar o caminho da renovação. Não contente 
em pensar a história, em se pensar na história, o fenomenólogo se descobre 
investido da tarefa surpreendente de fundar uma nova era, como Sócrates e 
Descartes (RICŒUR, 2004, p. 18). 

 

Seria, no entanto, possível para a fenomenologia husserliana fornecer uma visão que 

aumente o nível de compreensão acerca de algo tão concreto como o surgimento do nazismo 

na Alemanha do século XX? Não seria a fenomenologia um método que trata de questões 

essencialmente apriorísticas? Não estaria a fenomenologia mais próxima da lógica que da 

filosofia política ou da ética? Ao levar em conta o caráter cartesiano do pensamento de 

Husserl, Ricœur indaga: “Como uma filosofia do cogito, do retorno radical ao ego fundador de 

todo ser, se torna capaz de uma filosofia da história?” (RICŒUR, 2004, p. 20). Lembremos que 

“A ‘redução eidética’, que põe entre parênteses o caso individual e só retêm o sentido (e a 

significação conceitual que o exprime), é por si mesma uma redução da história” (RICŒUR, 

2004, p. 22). Dito de outro modo, deve-se admitir que “A problemática propriamente 

transcendental da fenomenologia não comporta nenhuma preocupação histórica manifesta. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 7) 

 

Muito mais, ela parece eliminar essa preocupação mediante a operação prévia da ‘redução 

transcendental’” (RICŒUR, 2004, p. 23). Além disso, mesmo nas Investigações Lógicas, 

momento anterior à introdução da epoché, Husserl torna evidente que a fenomenologia 

pressupõe que “essa preocupação lógica [das análises presentes nas Investigações Lógicas] 

exclui um certo sentido da história” (RICŒUR, 2004, p. 21). A lição última de uma 

fenomenologia transcendental, portanto, é a de que “o sentido de uma estrutura lógica [...] é 

independente da história da consciência individual ou da história da humanidade que baliza a 

descoberta ou a elaboração desse sentido” (RICŒUR, 2004, p. 21), ou seja, partindo da noção 

fenomenológica basilar de que toda estrutura de significação comporta o jogo entre noese e 

noema (da percepção sensível mais básica às construções simbólico-culturais de um povo), é 

recomendado—na análise fenomenológica—o ‘colocar em parênteses’ a atitude natural a fim 

de focar a análise na estrutura intencional propriamente dita. Como diz Ricœur, “A história do 

conceito, enquanto expressão do sentido, não tem importância para a verdade do sentido” 

(RICŒUR, 2004, p. 21), isto é, a compreensão de uma significação independe do percurso 

histórico do indivíduo ou da humanidade até tal significação. Ademais, Ricœur também atenta 

para o fato de que “na época das Ideen, Husserl inclui entre as disciplinas da atitude natural 

não apenas as ciências da natureza, mas também as ciências do espírito 

(Geisteswissenschaften)” (RICŒUR, 2004, p. 24), daí a aparente impossibilidade de conciliação 

entre fenomenologia e história: se as próprias ciências humanas pertencem à atitude natural, 

como analisar a história após a epoché?  

Não obstante, “o velho Husserl não podia deixar de descobrir que o espírito tem uma 

história que interessa a toda a história” (RICŒUR, 2004, p. 19). Essa história, com o advento 

do nazismo, ganha novos contornos. A instância ético-política que Husserl se vê obrigado a 

assumir o impele à história a fim de denunciar o nazismo como avatar da crise existencial 

humana em geral: foi “pela consciência de crise que na época do nacional-socialismo se 

entrava de fato na história. Ou seja, para a honra do racionalismo, tratava-se de declarar quem 

estava doente, portanto, onde é que estava o sentido do humano e onde o não sentido” 

(RICŒUR, 2004, p. 19). Entretanto, é crucial retomar um ponto já aludido acima: apesar da 

importância crucial da conjuntura política que afetou Husserl, a fenomenologia já possuía 

indícios de caminhos que abriam a possibilidade de uma investigação de caráter histórico ao 

ponto de aproximar Husserl de Hegel. Para além da constatação de que há múltiplas 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 8) 

 

intencionalidades, e dentre elas a temporal, nos textos que Husserl de fato trata da consciência 

interna do tempo, diz Ricœur, “a fenomenologia transcendental dá, com o tema do tempo 

fenomenológico, um primeiro passo em direção a uma filosofia da história” (RICŒUR, 2004, 

pp. 26-27). Porém, Husserl nunca chega ao mesmo tipo de análise que Hegel, pois, para o 

mestre de Martin Heidegger “é negada, desde o ponto inicial, uma filosofia da história em que 

a história é compreendida como uma evolução, como uma gênese, que faz originar o mais 

racional do menos racional e, de modo geral, o mais do menos” (RICŒUR, 2004, p. 21), ou 

seja, Husserl chega a falar de um telos da história, mas apenas sobre um sentido existencial 

que toma forma a partir dos gregos e não de um Espírito absoluto que se revela na 

historicidade humana. Mais precisamente, Husserl não admite uma evolução pré-configurada, 

mas admite que, com o surgimento do homem grego pós-filosofia, um sentido/telos se abre, 

inaugurando assim uma história humana e universal de fato: “Antes da filosofia e fora da 

filosofia, o homem tem sem dúvida uma historicidade, mas tem ainda apenas tarefas finitas, 

fechadas, sem horizonte [...] No VI século a.C., apareceu na Grécia ‘o homem das tarefas 

infinitas’” (RICŒUR, 2004, p. 31). Como Husserl nos diz:  

 

As palavras filosofia, ciência, designam uma classe especial de criações culturais 
(Kulturgebilde). O movimento histórico, que tem por estilo a forma supra-nacional, 
que chamamos Europa, tende para uma estrutura normativa situada no infinito [...] 
A ciência designa, pois, a ideia de uma infinitude de tarefas. A cada instante, uma 
parte limitada dessas tarefas é executada e, ao mesmo tempo, esta constitui o fundo 
de premissas para um novo horizonte infinito de tarefas como unidade de uma tarefa 
infinita. Antes da filosofia, no horizonte histórico, nenhuma outra forma cultural é 
cultura comparável de ideias, nem conhece tarefas infinitas e tais idealidades, cujos 
métodos de produção possuem eles mesmos a propriedade ideal de poderem ser 
repetidos ao infinito e superam todas as infinitudes de pessoas reais ou possíveis 
(HUSSERL, 2008, pp. 68-69). 

 

A filosofia da história husserliana pode, então, ser sintetizada do seguinte modo: a 

partir do advento da filosofia na Grécia surge um “sentido unificador” (RICŒUR, 2004, p. 28) 

para o gênero humano, inaugurando, enfim, uma história de fato. Tal sentido que serve como 

o nó ou o norte unificador seria, segundo Husserl, a instauração de uma tarefa. É apenas com 

a introdução—por parte da cultura grega—de um futuro em comum que se consegue 

estabelecer a condição necessária para a concretização de uma história universal humana: “o 

plural das consciências e o singular da história podem tornar-se correlativos por intermédio 

de uma tarefa comum” (RICŒUR, 2004, p. 28). Como diz o próprio Husserl: “A filosofia deverá 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 9) 

 

exercer, constantemente, no seio da humanidade europeia, sua função diretriz (die 

archontische) sobre toda a humanidade” (HUSSERL, 2008, p. 76). Tal função diretriz, como 

deve ter ficado claro, ocorre devido ao surgimento de um novo tipo de historicidade catalisado 

pela filosofia, pois, por mais que avanços intelectuais tenham surgido em outras partes do 

mundo, somente o pensamento surgido na Grécia é, para Husserl, um marco qualitativamente 

distinto: 

 
A cultura, sob a ideia da infinitude, significa uma revolução do conceito de cultura, 
uma revolução de todo o modo de ser da humanidade como criadora de cultura. 
Significa, outrossim, uma revolução da historicidade, que de história da humanidade 
finita passou a ser uma humanidade capaz de tarefas infinitas. Esta mudança 
primeiro se produziu no pequeno círculo dos filósofos e da própria filosofia. Aqui 
gostaria de responder a uma objeção, que logo se coloca, de que a filosofia, a ciência 
dos gregos, não é uma criação específica sua, que eles apenas a difundiram no 
mundo. Eles mesmo se referem aos sábios egípcios, babilônios etc. e efetivamente 
aprenderam muito daqueles. Hoje possuímos numerosos trabalhos sobre a filosofia 
indiana, chinesa etc. filosofia que de modo algum são semelhantes àquela dos 
gregos. Portanto, não se deve querer suprimir as diferenças de princípio e ignorar o 
mais essencial. A maneira de colocar metas e, consequentemente, o sentido dos 
resultados é fundamentalmente diferente. Só a filosofia grega conduz, através de um 
desenvolvimento próprio, à uma ciência em forma de teorias infinitas, dentro da qual 
a geometria grega, durante milênios, foi um exemplo e modelo (HUSSERL, 2008, p. 
70). 

 

A tarefa comum, isto é, a condição requisitada para uma história humana começar a 

ser estruturada, para Husserl, foi instituída pela Grécia, ou ainda, pela Europa enquanto 

espaço não apenas geográfico, mas também cultural, ou seja, enquanto Ocidente. Husserl 

parte de uma posição que desfruta ainda hoje de grande prestígio na academia ocidental e 

pode ser encontrada em outros lugares como em uma das primeiras linhas do primeiro volume 

da famosa obra História da Filosofia de Giovanni Reale & Darío Antiseri (2003, p. 3): “a 

superioridade dos gregos em relação aos outros povos nesse ponto específico [surgimento da 

filosofia] é de caráter não puramente quantitativo, mas qualitativo, pois o que eles criaram, 

instituindo a filosofia, constitui novidade absoluta” Ricœur explica a lógica husserliana: “é na 

Europa que o homem tem um ‘sentido teleológico’, uma ‘ideia’, e essa ‘ideia’ é a própria 

filosofia como totalidade de compreensão e como perspectiva infinita das ciências” (RICŒUR, 

2004, p. 29, grifo nosso). Como diz o filósofo alemão: “só entre os gregos realiza-se, no homem 

da finitude, uma mudança radical de atitude para com o mundo circundante” (HUSSERL, 2008, 

p. 71).   



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 10) 

 

Chegamos, então, ao ponto crucial da filosofia da história de Husserl: só há história a 

partir do surgimento na Grécia da ‘ideia’ de uma tarefa infinita de esforço conjunto e contínuo 

de compreensão racional do Ser. Em outras palavras, “Só a Europa tem uma ‘teleologia 

imanente’, um ‘sentido’. Enquanto a Índia e a China possuem apenas um tipo sociológico 

empírico, a Europa tem a unidade de uma figura espiritual. Ela não é um lugar geográfico, mas 

um vínculo espiritual” (RICŒUR, 2004, p. 30). Ricœur está aqui ecoando uma importante 

passagem de Husserl acerca da excepcionalidade grega. Vejamos:  

 
Nela [Europa] há alguma coisa singular, que também todos os outros grupos da 
humanidade percebem como algo que, prescindindo de todas as considerações de 
utilidade, se converte para eles num motivo de maior ou menor europeização, apesar 
da vontade inquebrantável da autoconservação espiritual, enquanto nós, se nos 
compreendemos retamente, jamais, p. ex., nos indianizaremos (HUSSERL, 2008, p. 
66). 

 

Fica evidente, a partir da citação acima, como Husserl enxerga a história: tudo que 

ocorre anteriormente à Grécia clássica e tudo aquilo que se desenvolve sem a influência 

europeia são fatos fragmentados da espécie humana que ainda não estão inseridos no telos 

universal. Dito de outro modo, “a razão filosófica representa um novo estádio na humanidade 

e em sua razão” (HUSSERL, 2008, p. 77). As palavras de Husserl podem parecer duras ou, no 

limite, até mesmo xenofóbicas ou demasiadamente eurocêntricas, mas devemos admitir que 

há algo de factual. Pensemos no exemplo da Índia trazido por Husserl: ninguém nega a 

autonomia cultural demonstrada pela Índia de modo independente da Grécia e da Europa em 

geral, porém, se tomarmos a Índia hoje (e mesmo outros lugares como China) o que se vê é, 

no geral, uma incorporação da cultura europeia/ocidental e não o contrário. A Índia e a China 

se tornaram mais parecidas com os países ocidentais e não o inverso. Em termos husserlianos, 

essa constante robustez cultural ocidental que, no geral, não se deteriora, apenas se espalha 

cada vez mais, se dá pelo fato de que “só a Europa tem uma Ideia” (RICŒUR, 2004, p. 30). Tal 

‘ideia’, lembremos, é a infinidade de tarefas estabelecida pela visão de mundo filosófica. Como 

diz Ricœur, relembrando seu sentido kantiano: “É necessário ainda compreender bem este 

termo: filosofia. Compreendida como sentido do homem europeu, ela não é um sistema, uma 

escola ou uma obra datada, e sim uma Ideia, no sentido kantiano do termo: uma tarefa” 

(RICŒUR, 2004, pp. 30-31). Compreende-se filosofia aqui, é claro, como o tronco universal do 

qual deriva as ciências enquanto especializações da visão filosófica de mundo: “ela é o telos 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 11) 

 

da ciência do todo do ser. Como visa a completude da ciência de tudo o que é, a ideia da 

filosofia não pode ser senão uma ‘forma normativa, situada no infinito’, um polo situado ‘no 

infinito’” RICŒUR, 2004, p. 31). Como diz Husserl em Krisis, 

 
A Europa tem um lugar de nascimento. Com isso não penso num território 
geográfico, embora também tenha tal, mas no lugar espiritual de nascimento, em 
uma nação, ou em indivíduos ou grupos humanos desta nação. Tal nação é a Grécia 
antiga do século VII e VI a.C. Nela surge uma nova atitude de indivíduos para com o 
mundo circundante. E, como consequência, irrompe um tipo totalmente novo de 
criações espirituais, que rapidamente assumiu as proporções de uma forma cultural 
bem delimitada. Os gregos chamaram-na filosofia (HUSSERL, 2008, p. 67). 

 

Para o pensamento husserliano, diz Ricœur, é indiscutível que apenas com a filosofia 

“surge a exigência do universal” (RICŒUR, 2004, p. 31). É somente a filosofia enquanto marco 

de desenvolvimento cultural que “transforma o sentido da civilização” (RICŒUR, 2004, p. 31), 

ou seja, “Husserl vê a história do Ocidente impulsionada pela função filosófica” (RICŒUR, 

2004, p. 31). Dito isso, o filósofo alemão, diz Ricœur, faz questão de tentar “escapar à 

armadilha de uma zoologia dos povos” (RICŒUR, 2004, p. 33), isto é, não se trata de defender 

a excepcionalidade europeia por conta de algo biologicamente distinto entre o homem 

europeu e o homem indiano, chinês, americano etc. Como Ricœur deixa claro, é contingente 

o fato da filosofia ter se estabelecido primeiramente na Grécia. O que importa é que a 

humanidade como um todo consegue, eventualmente, entrar e participar deste mesmo telos 

precisamente por conta da filosofia e das ciências serem atividades das quais todos os demais 

povos podem vir a participar. Toda cultura humana, portanto, é passível de assimilação da 

herança grega e capaz de oferecer sua contribuição particular nesta tarefa infinita de exame e 

compreensão da totalidade do Ser. Como observa Ricœuer acerca da universalidade do 

sentido da história: 

 
Em primeiro lugar, deve-se dizer que, absolutamente falando, é toda a humanidade 
em seu conjunto que tem um sentido; a Europa não se separou geográfica e 
culturalmente do resto da humanidade a não ser descobrindo o sentido do homem: 
seu estado à parte é precisamente a sua universalidade. Por outro lado, a única ideia 
que é Ideia para todos é a filosofia. A filosofia é a ‘enteléquia inata’ da Europa, o 
‘protofenômeno’ de sua cultura. Vê-se que ser europeu é menos uma glória que 
particulariza do que uma responsabilidade que liga a todos (RICŒUR, 2004, p. 30). 

 

Tal “interpretação husserliana da história do Ocidente” RICŒUR, 2004, p. 32) que 

coloca o surgimento da filosofia em papel proeminente significa ver, em termos marxistas, a 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 12) 

 

superestrutura como motor propulsor da história. Husserl, como se vê, possui uma “leitura da 

história como história das ideias” RICŒUR, 2004, p. 52), o que evidencia o “contraste entre o 

pensamento de Husserl e o de Marx” (RICŒUR, 2004, p. 52). Em oposição ao materialismo 

histórico, Husserl estabelece a cultura e, mais especificamente, o surgimento da visão de 

mundo filosófico-científica como instaurador e fio condutor da história: “É assim que se faz 

possível uma história, mas possível apenas como realização da razão” (RICŒUR, 2004, p. 38). 

Além disso, ainda em oposição ao materialismo histórico que prioriza esquemas explicativos 

focados em grandes movimentos e estruturas econômicas, Husserl destaca o papel do 

indivíduo na história. 

Desse modo nasce em algumas personalidades isoladas, como Tales etc. uma nova 
humanidade; são homens que, criando a vida filosófica, a filosofia, são, por profissão 
criadores de uma forma cultural de novo gênero. É compreensível que, em seguida, 
surja uma correspondente nova relação de convivência comunitária (HUSSERL, 2008, 
p. 72). 

 

A filosofia da história husserliana, pois, deve ser compreendida como a realização 

infinita do desvelamento da totalidade a partir da razão, e a razão se concretiza de fato na 

espécie humana somente a partir dos gregos e, ulteriormente aos gregos, tal processo ocorre 

no restante da humanidade que, em algum grau, acaba por se ocidentalizar. Como diz o 

próprio Husserl, 

 
A humanidade psíquica nunca foi acabada e nunca o será. O télos espiritual da 
humanidade européia, no qual está compreendido o télos particular das nações 
singulares e dos homens individuais, situa-se num infinito, é uma idéia infinita, para 
a qual tende, por assim dizer, o vir-a-ser espiritual global (HUSSERL, 2008, p. 67). 

 

Com isso, deve-se reiterar o motivo pelo qual brota em Husserl uma filosofia da 

história: a crise político-existencial da primeira metade do século XX que, no fundo, é apenas 

o então último desdobramento de uma distorção epistemológica fortalecida na modernidade. 

É compreensão de uma crise que faz Husserl se voltar à história.  

 
A consciência de crise ainda permanece no interior da história. É uma questão sobre 
a história e na história: aonde vai o homem? Noutras palavras: qual é o nosso sentido 
e o nosso fim, para nós que somos a humanidade? A pergunta primeira da filosofia 
da história vai, portanto, da crise à ideia, da dúvida ao sentido. A consciência da crise 
convida à reafirmação de uma tarefa, mas de uma tarefa que, por estrutura, é tarefa 
para todos, tarefa que desenvolve uma história (RICŒUR, 2004, p. 28). 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 13) 

 

A ascensão nazista, portanto, “passa a despertar as preocupações do filósofo mais a-

histórico e mais apolítico pela consciência de crise” (RICŒUR, 2004, p. 28). Além disso, para 

Husserl, já que os nazistas—estes europeus enfermos—estão no epicentro político da Europa 

e participam do telos ocidental, a ideologia do terceiro reich deve ser compreendida como 

uma crise do próprio telos do homem europeu: “Uma crise de cultura é semelhante a uma 

grande dúvida na escala da história” (RICŒUR, 2004, p. 28). Tendo em vista que “Não há 

reflexão direta sobre a história como fluxo de acontecimentos, mas indireta como a vinda de 

um sentido” (RICŒUR, 2004, p. 29), a filosofia da história husserliana pressupõe que a lente 

para a compreensão da história humana é, como dito, a feitura das ‘tarefas infinitas’. Desse 

modo, o fascismo europeu do século passado significa uma interrupção, ou melhor, um 

esquecimento do telos. Tal esquecimento, enfim, se revela como “crise do próprio projeto de 

saber [...] Essa crise é o objetivismo, a redução da tarefa infinita do saber ao saber matemático-

físico” (RICŒUR, 2004, p. 32). Vejamos, na sequência, a descrição husserliana da crise do saber 

e a crítica de Ricœur. 

IV. 

Husserl afirma que “Por mais hostilizadas que as nações europeias estejam entre si, 

elas conservam um peculiar parentesco interior no plano espiritual, que as penetra a todas e 

transcende as diferenças nacionais” (HUSSERL, 2008, p. 66). De onde provém a hostilidade? 

Como enxergar um parentesco cultural/espiritual entre nações que, à época, estavam à beira 

da destruição mútua?  

A crise do telos proveniente do desenvolvimento interno da filosofia é a raiz da crise 

político-existencial do homem europeu: “a crise europeia se arraiga em uma aberração do 

racionalismo” (HUSSERL, 2008, p. 77). Ricœur, por sua vez, afirma que “O homem é à imagem 

de suas ideias, e as ideias são como o paradigma da existência. Por isso, uma crise que afeta a 

ciência em seu modo de ver, em sua Ideia, ou como diz Husserl em sua ‘cientificidade’ 

(Wissenschaftlichkeit) é uma crise de existência” (RICŒUR, 2004, p. 40).  Uma pura ciência de 

fatos faz surgir o mero homem de fatos, ou seja, na busca cega por um aprimoramento da 

filosofia e ciência ocidental, o homem europeu acabou por taxar a metafísica como um desvio 

ou um equívoco da razão. Ao contrário, “em Husserl a ilusão vem a ser o positivismo, e não a 

metafísica” (RICŒUR, 2004, p. 39). Lembremos que, para Husserl, “As palavras filosofia, 

ciência, designam uma classe especial de criações culturais (Kulturgebilde). O movimento 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 14) 

 

histórico, que tem por estilo a forma supra-nacional, que chamamos Europa, tende para uma 

estrutura normativa situada no infinito” (HUSSERL, 2008, p. 68). Desse modo, negar a 

metafísica é negar parte fulcral da filosofia. E negar a filosofia é negar tal estrutura normativa 

que caracteriza o ethos ocidental. Como compreender, então, a deterioração do projeto 

normativo das ‘tarefas infinitas’ iniciado pelo surgimento da filosofia?  

Ricœur aponta que “Krisis II vem a ser, em suma, uma história da filosofia de Galileu a 

Kant” (RICŒUR, 2004, p. 30). Husserl vê o desenvolvimento do pensamento filosófico-

científico como a ‘cabeça’ ou o ‘cérebro’ do telos europeu. Seu mau funcionamento, portanto, 

implica na patologização dos indivíduos ocidentais particulares, já que “A crise em pauta está 

relacionada com a ‘significação das ciências para a vida’. [...] Acha-se no nível da Ideia, do 

projeto do homem. Crise de razão que significa crise de existência” (RICŒUR, 2004, p. 43). Dito 

isso, o que caracteriza de fato a ‘crise da razão’ diagnosticada por Husserl e que desemboca 

no positivismo? Segundo Ricœur:  

 
As duas conquistas autênticas do espírito moderno—que, ao realizarem 
parcialmente o anseio de uma compreensão do todo, alteraram ao mesmo tempo a 
Ideia da filosofia—são a generalização da geometria euclidiana em uma mathesis 
universalis de tipo formal e o tratamento matemático da natureza (RICŒUR, 2004, p. 
43). 

 

Husserl, portanto, vê na matematização exacerbada do Ser o problema fundamental 

do homem europeu moderno. Ricœur aponta que, para Husserl, “O Renascimento é a nova 

arrancada do homem europeu, enquanto a conversão grega é deixada na sombra e até 

minimizada com relação ao segundo nascimento do homem moderno” (RICŒUR, 2004, p. 42), 

ou seja, a crise da razão identificada por Husserl—iniciada no renascimento e consolidada 

durante a modernidade—é assumida como algo de tamanha proporção que mesmo o 

momento grego de nascimento da filosofia acaba por perder força na cultura ocidental 

moderna. Em linhas gerais, é preciso compreender que a matematização indiscriminada da 

natureza 

 

leva ao extremo a abstração de seu objeto, graças à álgebra, graças em seguida à 
análise geométrica, enfim a uma análise universal puramente formal, ela se expande 
em uma teoria da multiplicidade (Mannigfaltigkeitslehre) ou ‘logística’, segundo o 
antigo projeto de cálculo universal de Leibniz, cujo objeto seria o puro ‘algo em geral’. 
Está conquistado assim o reino da exatidão absoluta e em primeiro lugar o das 
‘figuras-limites’ da geometria pura, em face da qual toda figura percebida ou 
imaginada não passa de aproximativa: esse reino é um conjunto fechado, 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 15) 

 

racionalmente ligado, e que pode ser dominado pela ciência universal (RICŒUR, 
2004, pp. 43-44). 

  

Em outras palavras, a citação acima demonstra que, a partir de Galileu, a filosofia 

moderna assume uma dicotomia entre qualidades primárias e qualidades secundárias. As 

primárias são atingíveis pela formalização matemática enquanto a percepção é sempre uma 

imagem enganadora, secundária do real, ou seja, para Galileu é evidente que “as qualidades 

percebidas são puras ilusões ‘subjetivas’ e que a ‘verdadeira realidade’ é de ordem 

matemática” (RICŒUR, 2004, p. 45). Assumir tal postura significa negar que o Lebenswelt 

possua de fato papel fundador na experiência do conhecimento humano, ou seja, tudo aquilo 

apreendido pela intencionalidade operante antepredicativa (HUSSERL, 2008) é tomado como 

falso, ilusório. Desse modo, “o fundador da física matemática [Galileu] é o gênio ambíguo que, 

ao descobrir o mundo como matemática aplicada, o ocultou como obra da consciência” 

(RICŒUR, 2004, p. 45), ou seja, Galileu confunde o instrumental da matemática enquanto 

ferramenta para formalizar o mundo pela própria estrutura ontológica do mundo. Em Galileu, 

pois, “a consciência viva não mais percebe ‘a origem’ [...] a matriz de todas as obras da 

consciência” (RICŒUR, 2004, p. 44). A ‘matriz’, é claro, é o mundo-da-vida, e a consequência 

da compreensão do mundo-da-vida como ordem ilusória é a alienação da ciência:  

 
A álgebra fez toda a matemática e a física passarem a um estádio técnico, onde a 
manipulação dos símbolos, semelhante ao jogo de cartas ou de xadrez, expulsa a 
compreensão das próprias operações do pensamento. Assim a ciência se aliena 
(veräusserlicht) e a consciência perde a chave de suas ‘operações’ (RICŒUR, 2004, p. 
45).  

   

A partir deste diagnóstico, Husserl oferece uma leitura peculiar da história da filosofia. 

Segundo o alemão, é necessária compreender a filosofia como um grande embate entre 

‘objetivismo’ e ‘transcendentalismo’, isto é, entre o reducionismo vulgar do Ser e a 

compreensão do papel da intencionalidade na apreensão do mundo. Tal objetivismo provém 

de uma certa postura marcada pela ‘ingenuidade’ do espírito investigativo que se desprende 

da tradição, atitude essencial da filosofia. Esta ingenuidade possui sua utilidade, porém, é ela 

que estabelece o risco do objetivismo. Husserl sintetiza este percurso e indica que o Idealismo 

Alemão significa o início da superação da crise. 

 
Eu disse que o caminho da filosofia passa pela ingenuidade. Esse é o começo para 
criticar o tão altamente celebrado irracionalismo e, ao mesmo tempo, o lugar para 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 16) 

 

denunciar a ingenuidade daquele racionalismo que é considerado como a 
racionalidade filosófica pura e simples mas que, a rigor, caracteriza a filosofia de toda 
a Idade moderna, a partir do Renascimento, e que se considera o racionalismo 
verdadeiro, portanto, universal. Esta ingenuidade, inevitável no começo, envolve a 
todas as ciências e, no início, também as ciências que, já na Antiguidade, 
conseguiram desenvolver-se. Dito mais exatamente: a denominação mais geral que 
convém a esta ingenuidade é o objetivismo, que se configura nos diferentes tipos de 
naturalismo, na naturalização do espírito. Filosofias antigas e modernas eram e 
seguem sendo ingenuamente objetivistas. Mas, para ser mais justo, deve 
acrescentar-se que o idealismo alemão, procedente de Kant, já se esforçou 
apaixonadamente por superar a ingenuidade percebida, sem que pudesse alcançar 
realmente o grau de reflexividade superior decisivo para a nova forma de filosofia e 
da humanidade europeia (HUSSERL, 2008, p. 79).  

 

Lembremos que a fenomenologia de Husserl passa por uma evolução durante a vida 

do filósofo. Pode-se resumir a obra husserliana como um caminho que vai de uma psicologia 

descritiva antinaturalista a um idealismo transcendental. O próprio Husserl confirma isso nas 

Meditações Cartesianas. Primeiro, a se referir a Descartes, “o maior pensador francês” 

(HUSSERL, 2013, p. 39), Husserl afirma: “O estudo dessas meditações [Husserl se refere às 

Meditações sobre Filosofia Primeira de Descartes] influenciou diretamente a transformação 

de uma Fenomenologia já em desenvolvimento numa forma nova de Filosofia Transcendental. 

Assim, quase se poderia denominar a Fenomenologia como um neocartesianismo” (HUSSERL, 

2013, p. 124). Quanto a Kant, por sua vez, Husserl deixa claro a filiação de sua fenomenologia 

ao projeto epistemológico da modernidade: “Desenvolvida nessa concreção sistemática, a 

Fenomenologia é, portanto, Idealismo Transcendental” (HUSSERL, 2013, p. 124). É, pois, ao 

lado do transcendentalismo que Husserl se coloca. O filósofo argumenta que a sua 

fenomenologia, na verdade, é o que de fato leva o pensamento cartesiano adiante. Ademais, 

Ricœur indica que Husserl compreendi a si mesmo como aquele que deve tomar para si a 

responsabilidade de fornecer ao homem europeu a única filosofia capaz de curá-lo da crise da 

razão.  

 
os três traços principais dessa interpretação de conjunto do espírito moderno: 1) o 
objetivismo, responsável pela crise do homem moderno: em Galileu se resume toda 
a empreitada moderna do conhecimento; 2) o movimento filosófico, que representa 
a ideia da filosofia diante do objetivismo, é o transcendentalismo no sentido lato, que 
remonta à dúvida e ao cogito cartesianos; 3) No entanto, como Descartes não ousou 
ir até o extremo de sua imensa descoberta, cabe à fenomenologia transcendental 
radicalizar a descoberta cartesiana e reatar vitoriosamente a luta contra o 
objetivismo. Assim a fenomenologia transcendental sente-se responsável pelo 
homem moderno e capaz de curá-lo (RICŒUR, 2004, pp. 42-43). 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 17) 

 

Curiosamente, o objetivismo entra pela porta de trás no pensamento cartesiano: “a 

crise europeia se arraiga em uma aberração do racionalismo” (HUSSERL, 2008, p. 77).. Ao 

estabelecer a dicotomia entre res cogitans e res extensa, Descartes opera uma 

conceitualização que, no fundo, reforça a matematização da totalidade da physis. A 

fenomenologia é cartesiana porque, a partir de descartes, se deve “ligar toda evidência 

objetiva à evidência primordial do cogito” (RICŒUR, 2004, p. 47). Porém, como Ricœur diz, 

Descartes não atingiu a radicalidade obtida apenas mais tarde pela fenomenologia de Husserl. 

 
Deve-se atribuir a Descartes a primeira reflexão radical acerca da prioridade da 
consciência sobre todos os seus objetos. Por isso é ele o fundador do motivo 
transcendental, o único capaz de arruinar a ingenuidade dogmática do naturalismo. 
[...] Sua dúvida inicia toda crítica imaginável da suficiência própria das evidências 
matemáticas, físicas, sensoriais. [...] Mas Descartes foi o primeiro que se traiu a si 
mesmo. Descartes continuou prisioneiro das evidências de Galileu. Para ele, 
também, a verdade da física é matemática, e toda a empreitada da dúvida e do cogito 
serve apenas para reforçar o objetivismo. Sendo assim, o eu do eu penso é 
compreendido como a realidade psicológica que resta quando se recorta a natureza 
matemática, como a res cogitans, a alma real (RICŒUR, 2004, pp. 46-47). 

 

O cogito cartesiano, enquanto substância externa à natureza física matematizável, 

significa a adoção de um dualismo que, ao fim e ao cabo, reforça o objetivismo criticado por 

Husserl e que, no campo da psicologia, encontra suas piores consequências. Sobre a 

diferenciação entre Naturwissenschaften e Geisteswissenschaften, Husserl diz que “é um 

absurdo considerar a natureza do mundo circundante como algo por si alheio ao espírito e 

então querer fundamentar, em consequência, a ciência do espírito sobre a ciência da natureza 

e fazê-la, assim, pretensamente exata” (HUSSERL, 2008, p. 64). A tentativa de suprimir a 

subjetividade, seja matematizando-a ou conceitualizando-a como uma substância apartada da 

physis, é o maior indício de uma crise da razão que, inevitavelmente, segundo Husserl, 

encontra desdobramentos político-existenciais. Como observa Ricœur:  

 
[...] o mal-estar mais insuportável aparecia do lado da psicologia. Se a natureza fosse 
universalmente matematizável, seria necessário ao mesmo tempo separar o psíquico 
do físico - dado que o físico não era dominado a não ser fazendo abstração das 
consciências - e construir o psíquico segundo o modelo do físico - dado que o método 
das ciências da natureza era por princípio universalizável. Mas as dificuldades 
suscitadas pelo dualismo e pelo naturalismo psicológico atestavam surdamente que 
se perdera alguma coisa: a subjetividade (RICŒUR, 2004, p. 46). 

 

Com isso em mente, podemos agora adentrar a crítica de Ricœur aos limites da filosofia 

da história husserliana. Em primeiro lugar, a própria história da filosofia sofre uma redução por 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 18) 

 

parte de Husserl. Para o alemão, a compreensão da filosofia moderna deve se voltar ao embate 

entre pensamento transcendental e objetivismo reducionista. Ricœur comenta que a posição 

de Husserl assume a  

 
interpretação da filosofia moderna como um único combate entre 
transcendentalismo e objetivismo não deixa lugar a problemáticas estritamente 
singulares. Os filósofos são colocados em perspectiva, situados nesta única história, 
confrontados com um único problema: ou o objeto ou o cogito. Só a unidade da 
problemática filosófica permite salvaguardar o princípio de uma teleologia da 
história e, no fim das contas, a possibilidade de uma filosofia da história (RICŒUR, 
2004, p. 43). 

 

Na sequência, o filósofo francês comenta que “o perigo de uma redução das filosofias 

à filosofia é ainda subordinar toda a filosofia à interpretação do último filósofo que se 

conscientiza disso” (RICŒUR, 2004, p. 55), ou seja, Husserl tentar se afastar de Hegel ao negar 

uma lógica de auto-desvelamento do Espírito na história, porém, o mentor de Heidegger 

repete, de certo modo, a postura hegeliana de síntese da história em uma consciência 

individual. De todo modo, vejamos agora a crítica principal de Ricœur: será legítimo acatar a 

filosofia como o nó que amarra a trajetória ocidental? Em outras palavras: “o historiador 

profissional vai aceitar ler a história do Ocidente em sua totalidade como o advento da 

filosofia?” (RICŒUR, 2004, p. 32).  

De antemão, deve-se ter em mente que o próprio Husserl admite sua distância em 

relação à historiografia ortodoxa. Como Ricœur destaca, “o §15 da Krisis, intitulado ‘Reflexões 

sobre o método de nossas considerações históricas’, sublinha a oposição desse método ao da 

história no sentido dos historiadores” (RICŒUR, 2004, p. 33). Na verdade, a filosofia da história 

de Husserl não é propriamente uma tese extraída do exame de diversos fatos históricos, mas, 

primeiramente, uma compreensão e uma defesa do papel singular dos gregos. Mais 

precisamente, trata-se de um imperativo, uma exigência de adoção de postura que assume o 

surgimento da filosofia e da ciência o maior fator civilizatório da história e, ainda, como ethos 

condutor da humanidade. Sobre isso, Ricœur diz: 

 
Esse confronto com a história dos historiadores, ou seja, com uma síntese indutiva e 
dinâmica, não alcançaria, na verdade, a interpretação de Husserl na sua essência, 
pois a convicção de que a Ideia da filosofia é a tarefa do homem europeu não é em 
si mesma uma conclusão indutiva, uma constatação, mas uma exigência, como tal, 
filosófica (RICŒUR, 2004, p. 53). 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 19) 

 

Desse modo, tomar o desenvolvimento do pensamento filosófico-científico como fio 

condutor e como fato fundante da história significa, para Husserl, não mera chave de leitura 

da história, mas adoção de uma postura que, em última instância, possui um caráter de ordem 

ética: 

 
A humanidade psíquica nunca foi acabada e nunca o será. O telos espiritual da 
humanidade europeia, no qual está compreendido o telos particular das nações 
singulares e dos homens individuais, situa-se num infinito, é uma ideia infinita, para 
a qual tende, por assim dizer, o vir-a-ser espiritual global (HUSSERL, 2008, p. 67). 

 

 

 Assim, é fácil compreender a desconfiança de Ricœur, algo que o leva a refletir até 

mesmo sobre a filosofia da história enquanto tal: “Essas reflexões de Husserl sobre o sentido 

da história e sobre a função da história da filosofia têm ao menos o mérito de provocarem 

uma interrogação que vai questionar até a possibilidade de uma filosofia da história” (RICŒUR, 

2004, p. 51). De qualquer forma, Ricœur admite a originalidade e audácia de Husserl, isto é, 

uma filosofia da história marxista, por exemplo, busca fundamentar sua tese ao coletar cada 

vez mais fatos históricos que indiquem a predominância causal da infraestrutura econômica. 

Husserl, por sua vez, inverte o percurso investigativo ao já partir da noção de que a história 

universal humana é um desdobramento do surgimento do homem europeu/ocidental e todo 

período histórico—especialmente os de crise—devem ser lidos partindo do pressuposto de 

que a tendência da humanidade como um todo é o processo de constante e gradual 

ocidentalização, ou seja, não se parte de eventos particulares para confirmar se a cultura 

racional surgida na Grécia é ou não o fator causal principal da história, ao contrário, a leitura 

de eventos particulares só faz sentido ao admitirmos uma coesão histórica fundada na cultura 

grega. Daí Ricœur afirmar o seguinte:   

 
Eis aqui o fato novo no pensamento de Husserl: só se podem ler os traços 
fundamentais da Ideia de filosofia sobre a história; a história não é nem um desvio 
fictício nem um desvio inútil: é porque a razão como tarefa infinita implica uma 
história, uma realização progressiva, que em compensação a história se torna o 
revelador privilegiado de um sentido supra-histórico (RICŒUR, 2004, p. 34). 

 

O telos do homem das tarefas infinitas fornece a chave de leitura da história, é o que 

harmoniza aquilo que é contingente: “Este é o paradoxo da noção de história: por um lado, ela 

se torna incompreensível se não for uma única história, unificada por um sentido, mas, pelo 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 20) 

 

outro, perde a sua própria historicidade se não for uma aventura imprevisível” (RICŒUR, 2004, 

p. 54). Dito isso, para Ricœur a tese de Husserl ainda é insuficiente. Apriorística em demasia, 

ela mais abre indagações que fornece respostas. Husserl não se preocupa em confrontar sua 

posição com teses opostas. Sua filosofia da história, portanto, é mais um esboço original e 

interessante que de fato uma tese acabada passível de aplicação.  

 
Parece então que se impõe o diálogo do filósofo da história com o puro historiador, 
logo que se afirma que a ideia é não somente a tarefa, o ‘dever’, mas a realidade 
histórica do Ocidente. É necessário então, precisamente, que a leitura proposta seja 
confrontada com outras possíveis leituras da história, por exemplo, como história do 
trabalho, do direito, do Estado, da religião etc. Uma filosofia da história, digna deste 
nome, não teria então como primeiro encargo o de enumerar as diversas leituras 
possíveis, examiná-las criticamente e, talvez, articulá-las? Não se pode dizer que a 
filosofia tem um papel ‘arcôntico’, que ela é o ‘cérebro’ do Ocidente, sem elaborar 
um sistema de conjunto que justifique o privilégio da exegese filosófica em face de 
qualquer outra. Em vez de seguir uma única linha melódica - história da filosofia, 
história do direito, história econômica e social, etc. - tentar-se-ia escrever uma arte 
do contraponto que combinasse todas as linhas melódicas. [...] E só então a 
interpretação husserliana, muito simples e por demais a priori para satisfazer o 
historiador, tenderia a fazer coincidir no infinito uma exegese a priori e uma exegese 
a posteriori da história. Mas, no atual estado da história das civilizações, essa 
coincidência parece pouco acessível (RICŒUR, 2004, p. 53). 

 

V. 

Talvez a passagem central para compreender a filosofia da história husserliana seja a 

seguinte: “as ideias são mais fortes que todas as forças empíricas” (HUSSERL, 2008, p. 74). 

Novamente, a comparação com o materialismo histórico nos é útil: Husserl não busca um fato 

ou conjunto de fatos (organização das relações de produção etc.) para tomar como fio 

condutor da história. Na verdade, a lógica do desenvolvimento histórico reside na 

superestrutura. Porém, trata-se de uma superestrutura específica da história humana: o 

surgimento do pensamento filosófico-científico na Grécia clássica. É a partir do surgimento de 

uma estrutura normativa particular (‘tarefa infinitas’ na busca da compreensão do Ser) que de 

fato se pode falar de história e é a partir dela que se pode diagnosticar e remediar crises 

político-existenciais. Vale ressaltar que tal fruto da superestrutura da cultura grega, para 

Husserl, é peculiar por um outro motivo: “Ao contrário de todas as outras obras culturais, ela 

[Filosofia] não é um movimento de interesse vinculado ao solo da tradição nacional” 

(HUSSERL, 2008, pp. 72-73), ou seja, a filosofia, ao possibilitar o surgimento do homem das 

‘tarefas infinitas’ permitiu igualmente a instauração de uma história humana de cunho 

universal: “Também os estrangeiros iniciam-se no saber e participam, em geral, na poderosa 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 21) 

 

transformação cultural que irradia da filosofia” (HUSSERL, 2008, p. 73), ou seja, a filosofia “não 

é detida em sua propagação pelas barreiras nacionais” (HUSSERL, 2008, p. 74). Portanto, a 

filosofia grega é o momento que representa de fato a instauração por uma busca incessante 

pela “verdade unitária, universalmente válida para todos aqueles que não mais estejam 

ofuscados pela tradição, uma verdade em si” (HUSSERL, 2008, p. 72). Não obstante, como ficou 

claro ao indicarmos a crítica de Paul Ricœur, Husserl peca ao oferecer uma filosofia da história 

sem a devida construção argumentativa a seu favor, ou seja, a noção de que se deve 

compreender a totalidade da história partindo de um produto cultural específico de 

determinada superestrutura surgida na Grécia clássica parece ainda mais limitada quando se 

nota a ausência de um confronto com demais visões da história. Não obstante, a nosso ver, 

apesar de todas as suas limitações, a filosofia da história de Husserl parece ter tocado em um 

ponto verdadeiro, a saber, a tendência da ordem global é, de fato, a ocidentalização que, por 

sua vez, leva consigo instituições e valores como democracia e cosmopolitismo; desse modo, 

apontar a cultura grega enquanto ponto de partida do homem europeu e diagnosticar crises 

político-existenciais como desvios do Lebenswelt ocidental não parece, enfim, tão arbitrário 

(com a condição de que se leve em conta outras perspectivas de filosofia da história a fim de 

permitir a construção de uma visão cada vez mais englobante das diferentes determinações 

causais).  

 

Referências 

HUSSERL, E. A Crise das Ciências Europeias e a Fenomenologia Transcendental. Trad. Pedro M. 
S. Alves. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

_____. A Crise da Humanidade Europeia e a Filosofia. Trad. Urbano Zilles. Porto Alegre: 
Edipucrs, 2008.  

_____. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenológica. Trad. 
Márcio Suzuki. Aparecida: Ed. Ideias e Letras, 2006.  

_____. Meditações Cartesianas e Conferências de Paris. Trad. Pedro M. S. Alves. Rio de Janeiro: 
Ed. Forense Universitária, 2013.  

MERLEAU-PONTY, M. Humanism and Terror: an essay on the communist problem. Trad. John 
O’Neill. Boston: Beacon Press, 1990. 

MORAN, D. Introduction to Phenomenology. London & New York: Routledge, 2000.  
  



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 1, p. 1-22, jan.-dez. 2025    (p. 22) 

 

RICŒUR, P. Na Escola da Fenomenologia. Trad. Ephraim Ferreira Alves. Petrópolis: Editora 
Vozes, 2004. 

SARTRE, J-P. Situations II. Paris: Gallimard, 2012. 
Recebido em: 30/08/2024. 

Aprovado em: 10/12/2024. 
Publicado em: 01/08/2025 

 


