
 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 1) 

 

INTUITIO 
PPGFil/UFFS | e-ISSN 1983-4012  

DOI: http://doi.org/10.36661/1983-4012.2025v18n2.14504 

SEÇÃO: Vulnerabilidade e Humanidade 

SOFRIMENTO E INTERPESSOALIDADE NA ABSOLUTA AUSÊNCIA DE 
RESPOSTA: REFLEXÃO FENOMENOLÓGICA SOBRE A RELAÇÃO ENTRE MÉDICO 

E PACIENTE EM FACE DO COMA 
 

Suffering and interpersonality in the absolute absence of an answer: A 
phenomenological reflection on the relationship between doctor and patient 

in the face of coma 
 

Wellington Monteiro1 
https://orcid.org/0000-0002-1738-3541 

wellington.monteiro133@gmail.com 

 

Resumo: O seguinte artigo busca trazer uma reflexão fenomenológica acerca do limite da noção de sofrimento 
como entidade clínica determinada, em específico se tratando de situações de coma. É possível considerar 
alguém que está em coma como estando em sofrimento? Ou melhor, como tendo pessoalidade? De acordo 
com a influente definição de pessoa de Eric Cassell (1982), que determina o sofrimento como ameaça a 
integridade da pessoa, experiência essa que é dada no tempo e é fruto do distúrbio de comportamentos que 
fundamentam uma identidade pessoal, não se poderia assumir que em um coma haveria dimensão pessoal. 
Buscaremos no seguinte trabalho trazer alguns elementos das limitações apontadas por Braude (2012) na 
posição de sofrimento pessoal de Cassell, em diálogo com a abordagem ética fundada na análise 
fenomenológica proposta por Zielinski (2022), na qual a autora propõe uma fenomenologia do homem em que 
o humano está ausente. Tais análises buscaram investigar uma dimensão inconsciente de pessoalidade, dadas 
numa relação de vulnerabilidade e de interpessoalidade. 

Palavras-chave: Fenomenologia. Enfermidade. Ética. Levinas. Merleau-Ponty. 

 

Abstract: The following article aims to provide a phenomenological reflection on the limits of the notion of 
suffering as a determined clinical entity, specifically when it comes to situations of coma. Is it possible to 
consider someone in a coma as being in suffering? Or rather, as having personhood? According to Eric Cassell's 
(1982) influential definition of personhood, which determines suffering as a threat to the integrity of the 
person, an experience that is given in time and is the result of the disturbance of behaviors that underpin a 
personal identity, it could not be assumed that in a coma there would be a personal dimension. In the following 
work, we will try to bring some elements of the limitations pointed out by Braude (2012) in Cassell's position 
of personal suffering into dialog with the ethical approach based on the phenomenological analysis proposed 
by Zielinski (2022), in which the author proposes a phenomenology of man in which the human is absent. These 

 
1Doutorando em filosofia pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). Bolsista CAPES. É membro dos 
grupos de pesquisa Corpo, Fenomenologia e Genealogia (UNICAP-CNPq) e Páthos: fenomenologia material, 
intersubjetividade e religião (UFSM-CNPq). Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/1380939258449326 

 

https://orcid.org/0000-0002-1738-3541


 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 2) 

 

analyses sought to investigate an unconscious dimension of personhood, given in a relationship of vulnerability 
and interpersonality. 

Key-words: Phenomenology. Illness. Ethics. Levinas. Merleau-Ponty. 

  

 

1 Introdução 

A perspectiva da primeira pessoa é um dos lugares comuns para as determinações 

fenomenológicas do sofrimento, no contexto de teorias que visam analisar as estruturas gerais 

do sofrer na totalidade do humano em seu padecer. A despeito disso, esse lugar assegurado 

da primeira pessoa é relativo na medida em que se considera casos de inconsciência, como o 

coma, ou as situações de “pós-pessoas”, ou pessoas “pós-narrativas”. O nó central de tais 

tematizações é um sujeito ainda capaz de intencionar, de ter uma vida de comportamentos 

determinados (ainda que assolados pela enfermidade), e de ter uma identidade prática 

coerente e passível de ser narrada. É um sujeito capaz, a despeito da doença, e sua capacidade 

de ir adiante é resguardada; e mesmo em situações de sofrimento insuportável é ainda capaz 

de pedir sua morte quando possível. 

 Tudo isso torna-se um tanto mais complexo quando começamos a considerar situações 

em que esse sujeito assegurado da primeira pessoa é aos poucos perdido por enfermidades 

incapacitantes à nível intelectual e/ou comunicativo. Quando a fronteira cognitiva é afetada, 

o acesso às vivências é prejudicado e esse sofrimento existencial se torna praticamente alheio 

à tematização de terceiros, e em casos de coma, essa ponte é absolutamente destruída. Mas 

a pessoa como existente, sendo engajada e tendo comportamentos complexos, é a única a 

sofrer? Considerando o caso de uma mulher entubada, há sofrimento? Nos é intuitivo dizer 

que sim, mas que esse sofrimento não é existencial, e por isso mesmo, não implica a noção de 

pessoa como ser existencial. Dito isso, a dimensão existencial dada como projeção de 

comportamentos seria o modo mais decisivo para se fundamentar a noção de pessoa? 

 Pretendemos aqui investigar uma noção de pessoalidade interpessoal, a qual parte de 

uma noção de identidade relacional que se funda em uma vinculação ética de “um-com-o-

outro”2, ou de uma “carnalidade”3 mútua que funda um chão comum intersubjetivo. Uma 

 
2Referenciamos indiretamente aqui aos pares “Eu e Outro” ou “Mesmo e Outro” utilizados por Levinas em 
Totalidade e Infinito (2017) para expressar a relação ética fundamental. 
3A noção de “carne” é uma categoria ontológica tardia no pensamento de Merleau-Ponty (1908-1961), em 
específico do seu trabalho póstumo chamado O Visível e o Invisível (2014). 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 3) 

 

pessoa não seria só aquilo que ela é para si como eixo fenomenológico, mas sim um alguém 

que está sempre relativo às suas relações com os outros e refém de situações aquém de sua 

consciência e de suas intencionalidades asseguradas. O seguinte artigo então visa defender 

uma dimensão inconsciente4 de pessoalidade que se mantém mesmo quando se está em 

estado vegetativo, dimensão essa que é reconhecida pela interpessoalidade ainda existente 

entre médico/enfermeiro, ou mesmo acompanhante, em face do enfermo que está 

desfalecido. 

 

2 Sofrimento como “entidade clínica” e a transcendência do sofrer 

 Eric Cassell (1928-2021) foi um clínico famoso por seu trabalho na área da medicina 

paliativa. Os estudos de Cassell na segunda metade do século XX foram importantes  

principalmente por trazerem uma dimensão da clínica que abordava o fenômeno do humano 

enfermo considerando os aspectos subjetivos do seu padecer. Era comum na medicina 

moderna até então uma separação implícita entre “mente” e “corpo”, um dualismo que se 

refletia, e ainda se reflete de alguma maneira, nas distinções entre “subjetivo” e “objetivo” 

que pautavam a aproximação do médico especializado frente ao seu paciente. O que o médico 

especializado veria ali até então não era propriamente uma pessoa, mas sim um corpo que 

apresentava sintomas que indicavam uma doença, de tal forma que ele trataria essa doença, 

e não o paciente em seu todo. 

 O eixo central da teoria de Cassell é sua noção de pessoa. O médico ao tratar um 

paciente, não está apenas lidando com uma parte daquele sujeito que lhe pede ajuda, mas 

sim com um todo que lhe faz, e o qual está sendo perturbado pela enfermidade. Uma pessoa 

então, de acordo com Cassell, é esse arranjo completo de vivências e de significados que estão 

para além de um mero corpo doente (CASSELL, 1982, p. 642). Uma pessoa não é apenas 

alguém com um nome, mas sim um sujeito que ocupa lugar existencial e social, e desempenha 

um papel familiar ou profissional. Uma pessoa vive e experimenta o mundo a partir de 

determinados comportamentos que lhe fazem, tendo então caráter e personalidade. A doença 

 
4Aqui inconsciente não é relacionado a psicanálise, apenas refere-se ao estado de privação de consciência, como 
no sono e no coma. 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 4) 

 

pode ser uma só, com seus sintomas e dores determinadas, mas existe uma infinidade de 

pessoas que podem tê-la de tal forma que cada uma sofre à sua maneira. 

 Uma pessoa é feita de história e de memórias, e experiências passadas pautam 

expectativas de experiências futuras, de tal maneira que isso torna um momento de tensão, 

de sofrer dentro de uma história pessoal, como algo que pode ser experimentado como um 

sofrer por sua própria expectativa; podemos sofrer antes mesmo da ferida. Uma fobia se 

perpetua como um medo cristalizado na memória, e dentre as fobias, a iatrofobia5 é uma das 

mais significativas dentro de um cenário clínico pois desvela um medo paradoxal frente à 

medicina, pois porque razão eu teria medo daqueles cujos quais os únicos objetivos são o de 

me curar? Partindo disso, vemos que a figura do médico pode, na verdade, representar mais 

sofrimento para o paciente6. Com Cassell, vemos que a relação paciente-médico tem um efeito 

por si só terapêutico (CASSELL, 1982, idem), trazendo a lume essa dimensão que excede a 

medicina moderna que se preocupava com a cura de uma doença à nível de objetividade 

apenas. Com a perspectiva de Cassell, os pacientes são vistos integralmente, ou seja, 

considera-se dimensões subjetivas que pautam como o paciente interpreta sua própria 

enfermidade. Isso pode não curar a doença, mas pode atenuar o sofrimento desse paciente 

mostrando o valor do tratamento paliativo, em especial para os casos de sofrimento incurável 

e de pacientes em estado terminal. Mesmo em face da possível mortalidade, uma pessoa ainda 

pode manter-se íntegra e ressignificar o pouco do caminho que lhe falta. 

 Cassell determina que o sofrimento surge quando a pessoa é ameaçada em sua 

integralidade. A pessoa não sofre localmente pela mera dor que a doença lhe causa, mas sim 

pelo quanto essa doença está perturbando sua identidade enquanto pessoa, é quando a parte 

está ameaçando o todo que o sofrimento surge. Na medida em que essa “aflição” se estende 

pelo tempo, a dor então se faz sofrer na medida em que esta não é sanada, ou significada. Há 

pessoas que têm mais tenacidade frente a determinadas dores que outras, e tudo isso é 

relativo a aspectos de personalidade específicos, também como o “sentido pessoal” da 

vivência da enfermidade no contexto desse paciente. Por isso a transparência na relação entre 

médico-paciente é decisiva para o tratamento do sofrimento. 

 
5Fobia relacionada a médicos, ou contextos de tratamento clínicos. 
6Notavelmente há os casos de iatrogenia, que são complicações ou colaterais associados ao tratamento de 
doenças, onde o sofrimento ocorre até no tratamento destas, vide a quimioterapia, no caso de câncer. 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 5) 

 

 Na medida em que a pessoa não é redutível a nenhuma de suas partes, mas sim a 

articulação de todas suas regiões implícitas, uma pessoa pode se recuperar de diversas 

enfermidades que afetaram em alguma medida sua identidade pessoal, podendo ela sempre 

se rearranjar, caso isso faça sentido para ela (CASSELL, 1982, p. 644). Esse processo de “cura” 

transcende o sarar de uma doença, pois dá condições de lidar com as possíveis sequelas, 

revelando uma dimensão terapêutica onde o médico é importante não só pela capacidade de 

intervenção na víscera, mas também com o cuidado e responsabilidade que ele carrega 

perante à relação ética que se estabelece quando o pedido de ajuda acontece. Ao entender o 

sofrimento como essa ameaça a integralidade da pessoa, Cassell dá condições para que o 

sofrimento possa ser ressignificado, sendo esse o fundamento do tratamento a nível paliativo. 

Porém, até que ponto é possível dar significado ao sofrer? 

 A carga subjetiva da dor como fenômeno puro não iria contra a própria possibilidade 

de significação? Afinal, a dor enquanto sentida é quase sempre algo que queremos que passe, 

seja por analgésicos ou por qualquer forma de tratamento. O tratamento per se é uma espécie 

de busca por sua liquidação, queremos que a dor seja sarada, que o sofrimento deixe de existir. 

Antes de aceitarmos que vamos ter que conviver com ela desejamos que ela não exista. Essa 

carga subjetiva do sofrer sempre implicaria determinada distância da tematização total, 

negando sua segura (re)significação completa. 

 Hillel D. Braude questiona essa segurança da posição de Cassell na tematização do 

sofrimento em seu artigo Affecting the Body and Transforming Desire: The Treatment of 

Suffering as the End of Medicine trazendo como pano de fundo as posições de Karl Jaspers e 

Emmanuel Levinas. Ali ele questiona justamente essa dimensão inacessível que se põe na 

medida em que consideramos o sofrimento como também estando em uma dimensão 

subjetiva. Justamente essa subjetividade do sofrer é o que impõe sempre uma distância entre 

o que é expresso enquanto sofrimento pelo discurso e o que é o sofrer enquanto experiência 

do sofrimento (BRAUDE, 2012, p. 272). 

 Toda a tentativa de tematização genérica do sofrimento subjetivo resvalaria em uma 

posição de objetivação de um fenômeno que se dá em completa separação. Braude acusa 

Cassell de tentar tratar da subjetividade a partir de pressupostos da medicina objetiva, mesmo 

com sua preocupação com a subjetividade; a de projetar uma estrutura médica em uma 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 6) 

 

entidade mais ampla (BRAUDE, 2012, p. 271) A dor então rejeitaria a possibilidade de 

totalização de sentido, ela seria por isso, inútil; ela clama por ser sanada, antes de ser tolerada. 

 Para Emmanuel Levinas o sofrer tem um caráter que transcende a própria consciência 

daquele que sofre, o paciente não sabe o que fazer com aquela dor, e por isso clama por ajuda. 

É por esse excesso que se faz o apelo que faz do médico aquele que existe para acolhê-lo, para 

tratar das feridas e lhe acalentar o sofrimento. No momento em que o sofrimento alcança esse 

estado em que não é mais suportável7 para aquele que sofre é que o grito, o choro, se tornam 

signos de um pedido de ajuda8. É nesse momento de excesso que o sofrimento ganha sua 

determinação específica de “inutilidade”, pois um “sofrimento útil”, é fundamentalmente 

possível de ser suportado para consigo, e outrem me aparece justamente quando não estou 

mais sendo capaz de suportar9. É nesse sentido que o próprio fundamento do trabalho do 

médico é perpassado pela preocupação ética fundamentalmente, pois para Levinas: 

 

A solidão da morte não faz desaparecer outrem, mas mantém-se numa 
consciência da hostilidade e, por isso mesmo, torna ainda possível um apelo 
à outrem, à sua amizade e à sua medicação. O médico é um princípio a priori 
da mortalidade humana. (...) Mantém-se na ameaça uma conjuntura social. 
(...) Não se trata, bem entendido, de introduzir a morte num sistema religioso 
primitivo (ou evoluído) que a explica, mas de mostrar, por detrás da ameaça 
que ela traz contra a vontade, a sua referência a uma ordem interpessoal, 
cuja significação ela não aniquila (LEVINAS, 2017, p. 231-232, grifos nossos). 

 

 A própria vulnerabilidade da condição humana impõe como princípio o socorrer do 

médico. Assim sendo, a relacionalidade é decisiva e fundamental desde o começo para com o 

médico e paciente, de tal forma que o apelo e a resposta frente ao sofrimento antecedem 

qualquer tematização sobre suas causas. O médico responde ao enfermo antes de 

 
7Esse “insuportável” não se refere àqueles casos extremos de pacientes com sofrimento insuportável, aqui 
qualificamos como já insuportável o desconforto que já pede por intervenção externa, seja analgésica, ou de um 
clínico. Penso uma analogia com a coceira: ela já é insuportável a despeito de sua intensidade. 
8“Abertura original em direção daquele que socorre onde vem se impor - através de um pedido de analgesia mais 
imperioso, mais urgente no gemido que um pedido de consolação ou do adiamento da morte - a categoria 
antropológica do medical, primordial, irredutível, ético. Para o sofrimento puro, intrinsecamente insano e 
condenado, sem saída, a si mesmo, se delineia um além no inter-humano.” (LEVINAS, 2004, p. 131) 
9Poderíamos arriscar dizer que o sofrimento que passa para o “útil” seja aquele sofrimento já significado no 
contexto clínico, uma doença que já tem nome e que o enfermo já “sabe o que fazer com ela”, mesmo que seja 
aceitá-la. Porém, isso é diferente de dizer que o sofrimento é passível de significação; aqui ele seria considerado 
sempre como um “a despeito de sofrer, faço…” 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 7) 

 

compreender por completo a sua doença. Dessa forma a experiência do sofrer partilhada na 

relação entre médico-paciente é marcada por uma mútua abertura possibilitada pela 

interlocução entre ambos. Essa abertura é primária e é decisiva na relação, podendo facilitar 

a efetividade de processos de intervenção de placebos, como também resguardando a 

integridade do paciente enquanto sujeito nesse processo absolutamente disruptivo que é o 

da enfermidade. 

 Vemos com isso que o evento da enfermidade é marcado não apenas pelo sofrimento 

solitário de um sujeito que padece, mas sim o começo de uma relação de partilha entre aquele 

que sofre, e aquele que socorre. Antes de o tratamento do sofrimento ser a nível de 

ressignificação existencial (significação da sua vida com o sofrimento), dentro das 

possibilidades de um sujeito narrativo e (re)constituído, a relação entre o médico-paciente 

emula a socialidade na sua fragilidade mútua (relação social de apelo e escuta). Antes da 

pessoalidade se reconstituir, o paciente precisou da intervenção alheia, de alguém que o 

ajudasse a suportar o que ele sentia. Antes dessa significação, há a abertura a outrem, e é por 

ela que posso buscar a ressignificação, é escutando um diagnóstico, é estando em companhia, 

é sendo tratado10. Como pessoa, sou aquele que se relaciona, e parte das significações de 

minha identidade são relativas a outrem. 

 Na emergência de tal relação antropológica primordial, se ergue a possibilidade de 

partilha mútua e do diálogo. Mesmo em uma relação onde a dimensão do padecimento é a 

mais muda e incapaz de ser comunicada, a reciprocidade da abertura para o diálogo ainda 

existe. Então, o que dizer de situações onde mesmo essa ponte comunicativa é destruída? 

Como lidar com situações em que ainda partilhamos da presença de um ser humano mas onde 

este foi reduzido à inconsciência completa pela enfermidade? Ao ser privado de sua dimensão 

 
10A importância dessa significação interpessoal na relação com o enfermo é vista em pesquisas empíricas (p. ex: 
DEES et al, 2010), onde vemos que muitas pessoas elencam humilhação, tornar-se um fardo ou perda da 
dignidade como razões para fundamentarem suas solicitações para suicídio assistido ou eutanásia. Essas são 
razões que além de existenciais, representam uma relação com um ethos que as sustentam, são relacionadas à 
hospitalidade. No meio dessa teia relacional poderíamos até dizer que a maneira como o ethos do hospital, e 
também o ethos familiar recebe a enfermidade é vinculado à significação da vida do enfermo com o sofrimento 
que a doença lhe traz. É por esta relacionalidade que esse sujeito se percebe como (in)capaz ou (in)digno. Um 
ambiente em que não há espaço para se suscitar esse tipo de juízo narrativo sobre si, pode aliviar o sofrimento 
por si só. 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 8) 

 

de reciprocidade enquanto pessoa, ele deixa de sofrer? Haveria uma dimensão não existencial 

do sofrer? 

 

3 Um olhar fenomenológico para o coma: a interpessoalidade11 

 O absoluto desconcerto em face de uma situação do coma, onde o acesso ao 

“sofrimento sentido” nos está sendo privada pela via da palavra revela a profundidade de uma 

experiência absolutamente alheia a nossa compreensão clara do padecimento do outro, ao 

mesmo tempo que nos põe em proximidade, pois esse corpo que ali jaz ainda respira, e de 

alguma maneira, ainda vive. A enfermidade ali não apenas desfigura o arranjo de vivências de 

uma pessoa, mas também desfigura sua própria humanidade. 

 Essa questão é explorada em um ensaio recente pela filósofa francesa Ágata Zielinski, 

chamado Une éthique du sensible: penser la relation autrement. Ela parte do livro de Michel 

Malherbe (2015), cujo qual escreve sobre o acompanhamento do processo degenerativo de 

sua mulher enquanto reflete sobre o limite da experiência da reciprocidade. A grande questão 

posta por Malherbe não é acerca do desarranjo da experiência e do não-reconhecimento por 

parte de sua mulher, mas sim de como ele também não consegue mais reconhecê-la 

(ZIELINSKI, 2022, p. 135). A enfermidade do Alzheimer, de acordo com Malherbe, põe em 

xeque a subjetividade clássica na medida em que a doença avança deformando aspectos 

fundamentais do “logos”, como a linguagem e a consciência de si. Aspectos esses que não são 

apenas privados, mas sim condições fundamentais para a interlocução num mundo comum. 

Ao destruir a possibilidade da fala a interlocução é desfeita, e aquele elo social que permite a 

paridade da relação médico-paciente é desfeita. 

 Numa situação como essa, mesmo a posição de Levinas trazida anteriormente como 

uma dimensão social da identidade e do sofrer, não se sustenta. Mesmo a alteridade 

levinasiana acontece na medida em que há uma abertura, uma espécie de “proto-reconhecer” 

 
11Estamos usando o neologismo “interpessoalidade” para nos aproximar da noção de “pessoalidade” trazida por 
Cassell (personhood). Na fenomenologia muito se fala de intersubjetividade e em especial no pensamento de 
Merleau-Ponty de intercorporiedade. Esse é um tema que remonta Edmund Husserl, seu inaugurador, e que o 
desenvolve endereçando à acusação de solipsismo implícito ao método fenomenológico (HUSSERL, 2019, p. 111), 
mas tal temática recebe significativos desenvolvimentos pela mão de filósofos posteriores, como Sartre e 
Merleau-Ponty. Como nossa referência aqui é Ponty, a intercorporiedade está diretamente ligada a essa noção de 
interpessoalidade, e se dá justamente nessa participação sensível que logo mais vamos explorar sob o nome de 
reversibilidade, implicando um vínculo intersubjetivo no nível do sensível. 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 9) 

 

no evento ético do face-a-face - mesmo que o próprio Levinas recuse chamar a sua ética de 

uma ética do reconhecimento (para evitar aproximações com Hegel), há ainda ali dois olhares 

que se reconhecem como mutuamente estranhos, mas ainda se reconhecem. Numa posição 

onde há demência, ou mesmo a situação de coma, não existe velar algum. Ou seja, a posição 

levinasiana traria o reconhecimento, mesmo que ele não seja propriamente fundado 

(ZIELINSKI, 2022, p. 136-137). 

 Perante tal “situação extrema” da destruição do reconhecimento, a autora propõe que 

a posição do “cuidador”, dentro do contexto de uma pessoa que está vendo (mas não sendo 

vista) um processo degenerativo alheio, vivencia uma experiência fundamentalmente 

“fenomenológica” (ZIELINSKI, 2022, p. 139). Qualificar aqui a posição como fenomenológica 

implica essa disrupção na significatividade no seio da relação humana, aqui sendo a da 

absoluta ausência, da não reciprocidade da relação intersubjetiva. O cuidador mantém relação 

com alguém cujo qual a humanidade, ou aqui podendo ser posta como pessoalidade, está 

completamente ausente. A despeito daquele corpo ali ser o signo de um outro humano, ele 

em sua reciprocidade está sem-resposta; dessa forma, o arranjo intencional do próprio 

cuidador é posto em redução, no sentido de que seu próprio embaraço e/ou cuidado não está 

sendo visto ou mesmo percebido. Aqui não estamos mais considerando pessoas com 

demência, pois em alguma medida, mesmo elas podem ter algum comportamento 

semelhante à “visão” (ao velar), mesmo que desprovida de intencionalidade complexa. É em 

face do coma que a ponte é realmente retirada. 

 No momento de tal ausência de reciprocidade, o enfermo inconsciente aparece como 

um alter-ego, que a despeito da estranheza de seu silêncio, que traz justamente o alter 

(alteridade), o seu status de ego ali é colocado em xeque (ZIELINSKI, 2022, idem). Porém, 

mesmo assim, algo ali me impede de negar-lhe a alteridade como humana, de reduzi-lo a mero 

ente, à dizer que lhe falta ser. O que me nega a possibilidade de tal coisa é justamente o 

vestígio12 de sua alteridade, de uma identidade impossível de ser comunicada em seu todo e 

que lhe impõe uma face naquele corpo desfalecido. A história pessoal que um relativo pode 

me contar é sempre um lado de uma história em vestígio que apenas o seu discurso poderia 

 
12A noção de “vestígio” é cara a Levinas, pois é por ela que no ser uma alteridade deixa um vestígio do para além 
de ser. Ele dedica um importante texto ao tema chamado O vestígio do outro de 1963, presente no livro 
“Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger” (LEVINAS, 1997). 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 10) 

 

comunicar-me. Assim a identidade de alguém em situação de coma ainda está em jogo mesmo 

quando este é incapaz de comunicá-la, e a vizinhança dessa questão ronda em vestígio naquele 

rosto que guarda para si em silêncio uma história não comunicada. 

 A despeito de seu não velamento, a presença do desfalecido ainda acusa em mim essa 

interpessoalidade que não é desfeita com sua inconsciência. Ele ainda me coloca em face de 

uma espécie de estranhamento particular no momento em que percebo-me como partilhando 

da mesma vulnerabilidade possível como um corpo desfalecido, pois também sou corpo, e por 

isso mesmo sou vulnerável e mortal. O que torna nossa situação comum? O que funda uma 

interpessoalidade mesmo que não-recíproca? 

 Para pensar essa relação intrigante, a autora traz a noção de “reversibilidade” do 

filósofo francês Maurice Merleau-Ponty. Na esteira do pensamento fenomenológico de 

Edmund Husserl, o qual pensa o fenômeno da corporeidade em seus trabalhos tardios como 

dividido entre as duas noções de Korper (corpo objetivo) e Leib (corpo vivo), Merleau-Ponty 

nota que no evento do toque ocorre um fenômeno de duplicidade, o qual implicaria um corpo 

que não apenas é pego objetivamente, mas também é sentido de maneira subjetiva. Essa 

dobra, entre sentido e senciência, é chamado de reversibilidade. O corpo que jaz na cama na 

medida em que o toco, não é que nem os entes à sua volta, pois ele é um corpo vivo ainda, é 

leib (ZIELINSKI, 2022, p. 140). Sem dúvida o paciente em coma é incapaz de interpretar os 

sinais, devido à sua inconsciência, porém seu corpo ainda é abertura viva para ser tocado, e 

na medida em que isso acontece, há reversibilidade, pois todo toque é duplo 

sentido/senciência13. Ao mesmo tempo que o toco, há uma situação comum dada na 

reversibilidade de ambos os toques; seu corpo na medida em que o toco, também me toca, 

trazendo-lhe para uma partilha que não é uma interlocução pela palavra, mas sim uma 

intersubjetividade dentro do sensível. 

 Essa dobra da reversibilidade como aquilo que instala uma situação comum entre dois 

corpos é o que anuncia a noção ontológica de “carne”. É por nossa carnalidade que nos 

instalamos na relação sensível e fundamental para com o mundo, e para com a natureza. É 

 
13“A reversibilidade caracteriza a relação em virtude da qual o palpar ou o ver são inseparáveis de um ser palpado 
e de um ser visto. A atividade só pode se dar numa proximidade constante com a passividade. Inscreve-se, assim, 
nas relações do senciente com o sentido, uma reversibilidade, uma circularidade em que se revela o 
copertencimento deles, mas também sua distância, sem coincidência ou fusão. (...) A sensação é essa deiscência 
que faz nascer, um para o outro, o sensível senciente e o sensível sentido.” (DUPOND, 2010, p. 66-67) 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 11) 

 

pela carne que estamos instalados no ser14. Ou seja, antes de partilharmos um universo 

intencional comum, estamos unidos numa espécie de “intermundo” sensível, um lugar pré-

reflexivo de fundação. A despeito de sua não reciprocidade, aquele corpo em coma ainda 

partilha a mesma situação que o meu corpo (ZIELINSKI, 2022, p. 143). Na medida que 

partilhamos esse intermundo por uma imbricação, torna-se patente essa dimensão muda e 

latente de toda a experiência intencional consciente; o corpo desfalecido me traz a 

manifestação do sensível mudo do existir, de uma dimensão impresentável15 de nossa 

experiência. Essa dimensão sensível que não se apresenta, esse estofo que rejeita a posse 

completa, é o estrangeiro (ZIELINSKI, 2022, p. 145). 

 Ao fim de seu texto, Zielinski retoma Levinas para discutir a ideia de proximidade que 

há em face desse estranho que se apresenta nessa situação comum. Ela questiona Malherbe 

e sua acusação de que a ética de Levinas cairia nessa dependência do reconhecimento perante 

ao evento do não-recíproco (ZIELINSKI, 2022, idem). Ao retomar Levinas, ela traz a noção de 

proximidade, ao mesmo tempo que procura mostrar como, na verdade, o rosto em Levinas 

significa para além do reconhecer. O paradoxo do rosto em Levinas tem afinidade com a 

carnalidade antes posta por Merleau-Ponty, porém enquanto Ponty busca o meio ontológico 

para o interhumano, Levinas preocupa-se com a subjetividade a nível ético, no entanto ambos 

convergem em como pensam a subjetividade como se constituindo desde já em determinada 

relacionalidade; relacionalidade esta de exposição e de nudez. Se utilizando do recurso da 

hipérbole, frequente em Levinas, Zielinski leva o apelo para uma dimensão em que o próprio 

rosto, na medida em que se encontra desfalecido, anuncia o inumano no humano (ZIELINSKI, 

2022, p. 146), e que no fim, o apelo da absoluta alteridade, vai além da face, nos tocando 

numa vulnerabilidade mútua. E é por essa vulnerabilidade que a sensibilidade é pensada 

eticamente. 

 Assim vemos que no seio desse intermundo que há entre a reversibilidade do toque do 

enfermeiro na pele do doente há uma relação interpessoal. Nesse tocar há uma proto-

intersubjetividade que resguarda ainda essa dimensão de mútua partilha, de cuidado que há 

 
14“[a carne] se afasta do sentido habitual na medida em que visa não a diferença entre o corpo-sujeito e o corpo-
objeto, mas, antes, inversamente, a matéria comum do corpo vidente e do mundo visível, pensados como 
inseparáveis, nascendo um do outro, um para o outro, de uma “deiscência” que é abertura do mundo. Portanto, 
a carne nomeia própria e fundamentalmente a unidade do ser como “vidente-visível” (DUPOND, 2010, p. 9) 
15Do francês: imprésentable. 

 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 12) 

 

entre médico e paciente. Tal proximidade que há entre médico e paciente é de uma relação 

deformada enquanto reconhecimento, porém a despeito da estranheza que ela põe ainda é 

uma partilha, e como apelo, o sujeito em coma me “pede ajuda” por sua própria 

vulnerabilidade, há um sofrer mudo na minha própria relação com aquele. No momento em 

que ele não mais consegue me comunicar seu sofrer, justamente por isso, esse seu sofrimento 

se torna mais agudo; não há dimensão que eu possa acolhê-lo e ajudá-lo a significar esse 

sofrer. O interpessoal de tal relação reside justamente de que ele é ser dependente 

completamente de mim, restabelecendo aqui a relação ética entre médico-paciente dentro de 

uma absoluta assimetria (ZIELINSKI, 2022, 148). 

 

4 Considerações finais 

 No momento em que a enfermidade tange então por completo aquele sujeito lhe 

retirando a primeira pessoa, retirando-lhe a dignidade pela privação de mundo, de ter a vida, 

mas não vivê-la, é que se antevê as questões que fundamentam as intensas discussões em 

torno da eutanásia e do suicídio assistido. Há algo naquele enfermo desfalecido que me 

impede de realmente vê-lo como um vegetal. Essa identidade silenciosa é mantida nesse 

caráter de impresentável de sua situação, nesse vestígio de identidade que persiste enquanto 

aquele ali ainda jaz. Enquanto aquele organismo ainda sustentar uma vida possível de ser 

vivida, uma vida que ainda possa erigir significação, onde o sofrimento for suportável e não 

negue a possibilidade de significação dessa própria vida, ainda será possível dizer que ali há 

uma pessoa, com toda sua complexidade e fecundidade latente. 

 Quando nos deparamos com uma situação extrema como a do coma, percebemos pelo 

excesso nossa vinculação com aquele corpo desfalecido. Mesmo com nossa posse do logos, 

de nossa visão, e de nossa consciência, algo nos aproxima do doente como pessoa. No 

momento em que aquele corpo perde sua reciprocidade enquanto interlocutor, minha 

intencionalidade se vê em frente a uma situação de estranheza. O fundo comum dessa relação 

me impede de reduzi-lo a um mero corpo, pois sua vulnerabilidade acusa a minha. Sem dúvida, 

o sofrimento nesse contexto não é da ordem de um sofrimento existencial, porém isso não 

implica que a identidade pessoal deste não esteja em jogo. Toda sua identidade repousa nesse 

silêncio de seu coma. Assim, podemos notar como a definição de pessoalidade fornecida por 

Cassell, por mais que represente um avanço na compreensão integral da pessoa, ainda não 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 13) 

 

consegue dar conta de situações limites, como a do coma, revelando como sua abordagem 

ainda é refém de uma reciprocidade que nem sempre é possível. Ao ampliar a noção de pessoa 

e pensá-la a partir de uma interpessoalidade, evocada pelo artigo de Zielinski, se é possível 

resguardar a complexidade do problema dos estados vegetativos, além de acenar para um 

vínculo quiçá mais anterior que a noção assegurada de pessoa, em sua individualidade 

apartada, evocando antes um interstício carnal ou de mútua vulnerabilidade como princípio 

de uma relação inter-humana. 

 Antes de ser um sujeito capaz de desempenhar papéis, de ter vida intencional 

complexa, o paciente é uma pessoa que tem corpo, e nesse corpo que reside toda a 

carnalidade de sua abertura perante o mundo e a outrem. No momento de sua inconsciência 

tudo o que ele é ou pode ser não desaparecem, mas são colocados em suspenso pela 

enfermidade, e sua face de olhos fechados é a lembrança silenciosa não apenas de quem fora, 

mas de quem ainda poderá ser enquanto ainda respirar. 

 

Referências 

BRAUDE, H. D. Affecting the Body and Transforming Desire: The Treatment of Suffering as 
the End of Medicine Philosophy. Psychiatry, & Psychology, v. 19, n. 4, p. 265–278, 2012. 
 
CASSELL, E. J. The nature of suffering and the goals of medicine. New England Journal of 
Medicine, v. 306, n. 11, p. 639–645, 1982. 
 
DEES, M. et al. Unbearable suffering of patients with a request for euthanasia or physician-
assisted suicide: an integrative review. Psycho-oncology, v. 19, n. 4, p. 339–352, 2010. 
 
DUPOND, P. Vocabulário de Merleau-Ponty. Tradução: Claudia Berliner. 1 ed. São Paulo: 
Editora WMF Martins Fontes, 2010. 
 
HUSSERL, E. Meditações cartesianas: uma introdução à fenomenologia. Tradução: Fábio 
Mascarenhas Nolasco. São Paulo: Edipro, 2019. 
 
LEVINAS, E. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Tradução: Fernanda 
Oliveira. Instituto Piaget, PT: Lisboa, 1997. 
 
_________. Totalidade e Infinito. Tradução: José Pinto Ribeiro. PT: Lisboa, Edições 70, 3 
ed., 2017. 
 
__________. Entre nós: ensaios sobre a alteridade. Tradução: Pergentino Stefano Pivatto 
(coord.) Evaldo Antônio Kuiava, José Nedel, Luiz Pedro Wagner, Marcelo Luiz Pelizzoli. 
Petrópolis RJ: Editora Vozes, 2004. 



 

Intuitio, Chapecó-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025    (p. 14) 

 

 
MALHERBE, M. Alzheimer, la vie, la mort, la reconnaissance. Paris: Editora Vrin, 2015. 
 
MERLEAU-PONTY, M. O visível e o invisível. Tradução: José Artur Gianotti e Armando Mora 
d’Oliveira. São Paulo: Perspectiva, 2014. 
 
ZIELINSKI, Á. Une éthique du sensible: Penser la relation autrement. Paris: Facultes Loyola 
Paris, Archives de Philosophie v. 85, n. 3, pg. 135-150, 2022. 

Recebido em: 08/07/2024. 

Aprovado em: 20/11/2025. 

Publicado em: 02/12/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


