INTUITIO

PPGFil/UFFS | e-ISSN 1983-4012
DOI: http://doi.org/10.36661/1983-4012.2025v18Nn2.14504

SECAO: Vulnerabilidade e Humanidade

SOFRIMENTO E INTERPESSOALIDADE NA ABSOLUTA AUSENCIA DE
RESPOSTA: REFLEXAO FENOMENOLOGICA SOBRE A RELACAO ENTRE MEDICO
E PACIENTE EM FACE DO COMA

Suffering and interpersonality in the absolute absence of an answer: A
phenomenological reflection on the relationship between doctor and patient
in the face of coma

Wellington Monteiro!
https://orcid.orq/0000-0002-1738-3541
wellington.monteiro133@gmail.com

Resumo: O seguinte artigo busca trazer uma reflexdo fenomenolégica acerca do limite da nogdo de sofrimento
como entidade clinica determinada, em especifico se tratando de situacdes de coma. E possivel considerar
alguém que esta em coma como estando em sofrimento? Ou melhor, como tendo pessoalidade? De acordo
com a influente definicdo de pessoa de Eric Cassell (1982), que determina o sofrimento como ameaca a
integridade da pessoa, experiéncia essa que é dada no tempo e é fruto do disturbio de comportamentos que
fundamentam uma identidade pessoal, ndo se poderia assumir que em um coma haveria dimensdo pessoal.
Buscaremos no seguinte trabalho trazer alguns elementos das limitagdes apontadas por Braude (2012) na
posicdo de sofrimento pessoal de Cassell, em didlogo com a abordagem ética fundada na andlise
fenomenoldgica proposta por Zielinski (2022), na qual a autora propde uma fenomenologia do homem em que
0 humano estad ausente. Tais analises buscaram investigar uma dimensdo inconsciente de pessoalidade, dadas
numa relagcdo de vulnerabilidade e de interpessoalidade.

Palavras-chave: Fenomenologia. Enfermidade. Etica. Levinas. Merleau-Ponty.

Abstract: The following article aims to provide a phenomenological reflection on the limits of the notion of
suffering as a determined clinical entity, specifically when it comes to situations of coma. Is it possible to
consider someone in a coma as being in suffering? Or rather, as having personhood? According to Eric Cassell's
(1982) influential definition of personhood, which determines suffering as a threat to the integrity of the
person, an experience that is given in time and is the result of the disturbance of behaviors that underpin a
personal identity, it could not be assumed that in a coma there would be a personal dimension. In the following
work, we will try to bring some elements of the limitations pointed out by Braude (2012) in Cassell's position
of personal suffering into dialog with the ethical approach based on the phenomenological analysis proposed
by Zielinski (2022), in which the author proposes a phenomenology of man in which the human is absent. These

IDoutorando em filosofia pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). Bolsista CAPES. E membro dos
grupos de pesquisa Corpo, Fenomenologia e Genealogia (UNICAP-CNPq) e Pdthos: fenomenologia material,
intersubjetividade e religido (UFSM-CNPq). Curriculo Lattes: http://lattes.cnpq.br/1380939258449326

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 1)


https://orcid.org/0000-0002-1738-3541

analyses sought to investigate an unconscious dimension of personhood, given in a relationship of vulnerability
and interpersonality.

Key-words: Phenomenology. lliness. Ethics. Levinas. Merleau-Ponty.

1 Introducgao

A perspectiva da primeira pessoa € um dos lugares comuns para as determinacgdes
fenomenoldgicas do sofrimento, no contexto de teorias que visam analisar as estruturas gerais
do sofrer na totalidade do humano em seu padecer. A despeito disso, esse lugar assegurado
da primeira pessoa é relativo na medida em que se considera casos de inconsciéncia, como o
coma, ou as situacdes de “pds-pessoas”’, ou pessoas “pds-narrativas”. O nd central de tais
tematizacdes é um sujeito ainda capaz de intencionar, de ter uma vida de comportamentos
determinados (ainda que assolados pela enfermidade), e de ter uma identidade pratica
coerente e passivel de ser narrada. E um sujeito capaz, a despeito da doenca, e sua capacidade
de ir adiante é resguardada; e mesmo em situa¢des de sofrimento insuportavel é ainda capaz
de pedir sua morte quando possivel.

Tudo isso torna-se um tanto mais complexo quando comegamos a considerar situagoes
em que esse sujeito assegurado da primeira pessoa é aos poucos perdido por enfermidades
incapacitantes a nivel intelectual e/ou comunicativo. Quando a fronteira cognitiva é afetada,
0 acesso as vivéncias é prejudicado e esse sofrimento existencial se torna praticamente alheio
a tematizacao de terceiros, e em casos de coma, essa ponte é absolutamente destruida. Mas
a pessoa como existente, sendo engajada e tendo comportamentos complexos, é a Unica a
sofrer? Considerando o caso de uma mulher entubada, ha sofrimento? Nos é intuitivo dizer
que sim, mas que esse sofrimento ndo é existencial, e por isso mesmo, ndao implica a no¢do de
pessoa como ser existencial. Dito isso, a dimensdo existencial dada como projecdo de
comportamentos seria 0 modo mais decisivo para se fundamentar a nogao de pessoa?

Pretendemos aqui investigar uma noc¢ao de pessoalidade interpessoal, a qual parte de
uma nog¢do de identidade relacional que se funda em uma vinculagdo ética de “um-com-o-

outro”?, ou de uma “carnalidade”® mutua que funda um chdo comum intersubjetivo. Uma

2Referenciamos indiretamente aqui aos pares “Eu e Outro” ou “Mesmo e Outro” utilizados por Levinas em
Totalidade e Infinito (2017) para expressar a relagdo ética fundamental.
3A nogdo de “carne” é uma categoria ontoldgica tardia no pensamento de Merleau-Ponty (1908-1961), em
especifico do seu trabalho péstumo chamado O Visivel e o Invisivel (2014).

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 2)



pessoa ndo seria so aquilo que ela é para si como eixo fenomenoldgico, mas sim um alguém
gue esta sempre relativo as suas relacées com os outros e refém de situacdes aqguém de sua
consciéncia e de suas intencionalidades asseguradas. O seguinte artigo entao visa defender
uma dimensdo inconsciente* de pessoalidade que se mantém mesmo quando se estd em
estado vegetativo, dimensao essa que é reconhecida pela interpessoalidade ainda existente
entre médico/enfermeiro, ou mesmo acompanhante, em face do enfermo que esta

desfalecido.

2 Sofrimento como “entidade clinica” e a transcendéncia do sofrer

Eric Cassell (1928-2021) foi um clinico famoso por seu trabalho na area da medicina
paliativa. Os estudos de Cassell na segunda metade do século XX foram importantes
principalmente por trazerem uma dimensao da clinica que abordava o fenémeno do humano
enfermo considerando os aspectos subjetivos do seu padecer. Era comum na medicina
moderna até entdao uma separagdo implicita entre “mente” e “corpo”, um dualismo que se
refletia, e ainda se reflete de alguma maneira, nas distingdes entre “subjetivo” e “objetivo”
gue pautavam a aproximacao do médico especializado frente ao seu paciente. O que o médico
especializado veria ali até entdo ndo era propriamente uma pessoa, mas sim um corpo que
apresentava sintomas que indicavam uma doenca, de tal forma que ele trataria essa doenca,
e ndo o paciente em seu todo.

O eixo central da teoria de Cassell é sua nocdo de pessoa. O médico ao tratar um
paciente, ndo estd apenas lidando com uma parte daquele sujeito que lhe pede ajuda, mas
sim com um todo que lhe faz, e o qual esta sendo perturbado pela enfermidade. Uma pessoa
entdo, de acordo com Cassell, é esse arranjo completo de vivéncias e de significados que estado
para além de um mero corpo doente (CASSELL, 1982, p. 642). Uma pessoa ndo é apenas
alguém com um nome, mas sim um sujeito que ocupa lugar existencial e social, e desempenha
um papel familiar ou profissional. Uma pessoa vive e experimenta o mundo a partir de

determinados comportamentos que lhe fazem, tendo ent3do cardter e personalidade. A doenca

4Aqui inconsciente n3o é relacionado a psicanalise, apenas refere-se ao estado de privagdo de consciéncia, como
Nno sono e no coma.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 3)



pode ser uma sO, com seus sintomas e dores determinadas, mas existe uma infinidade de
pessoas que podem té-la de tal forma que cada uma sofre a sua maneira.

Uma pessoa é feita de historia e de memodrias, e experiéncias passadas pautam
expectativas de experiéncias futuras, de tal maneira que isso torna um momento de tensao,
de sofrer dentro de uma histdria pessoal, como algo que pode ser experimentado como um
sofrer por sua prdpria expectativa; podemos sofrer antes mesmo da ferida. Uma fobia se
perpetua como um medo cristalizado na memdria, e dentre as fobias, a iatrofobia® é uma das
mais significativas dentro de um cenario clinico pois desvela um medo paradoxal frente a
medicina, pois porque razdo eu teria medo daqueles cujos quais os tnicos objetivos sdo o de
me curar? Partindo disso, vemos que a figura do médico pode, na verdade, representar mais
sofrimento para o paciente®. Com Cassell, vemos que a rela¢do paciente-médico tem um efeito
por si s6 terapéutico (CASSELL, 1982, idem), trazendo a lume essa dimensdao que excede a
medicina moderna que se preocupava com a cura de uma doencga a nivel de objetividade
apenas. Com a perspectiva de Cassell, os pacientes sdo vistos integralmente, ou seja,
considera-se dimensdes subjetivas que pautam como o paciente interpreta sua propria
enfermidade. Isso pode ndo curar a doenca, mas pode atenuar o sofrimento desse paciente
mostrando o valor do tratamento paliativo, em especial para os casos de sofrimento incurdvel
e de pacientes em estado terminal. Mesmo em face da possivel mortalidade, uma pessoa ainda
pode manter-se integra e ressignificar o pouco do caminho que lhe falta.

Cassell determina que o sofrimento surge quando a pessoa é ameacada em sua
integralidade. A pessoa ndo sofre localmente pela mera dor que a doenca lhe causa, mas sim
pelo quanto essa doenga estd perturbando sua identidade enquanto pessoa, é quando a parte
estd ameacando o todo que o sofrimento surge. Na medida em que essa “aflicdo” se estende
pelo tempo, a dor entdo se faz sofrer na medida em que esta ndo é sanada, ou significada. Ha
pessoas que tém mais tenacidade frente a determinadas dores que outras, e tudo isso é
relativo a aspectos de personalidade especificos, também como o “sentido pessoal” da
vivéncia da enfermidade no contexto desse paciente. Por isso a transparéncia na relacdo entre

médico-paciente é decisiva para o tratamento do sofrimento.

SFobia relacionada a médicos, ou contextos de tratamento clinicos.
%Notavelmente ha os casos de iatrogenia, que sdo complicacdes ou colaterais associados ao tratamento de
doengas, onde o sofrimento ocorre até no tratamento destas, vide a quimioterapia, no caso de cancer.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 4)



Na medida em que a pessoa nao é redutivel a nenhuma de suas partes, mas sim a
articulacdo de todas suas regides implicitas, uma pessoa pode se recuperar de diversas
enfermidades que afetaram em alguma medida sua identidade pessoal, podendo ela sempre
se rearranjar, caso isso faca sentido para ela (CASSELL, 1982, p. 644). Esse processo de “cura”
transcende o sarar de uma doenca, pois dd condicdes de lidar com as possiveis sequelas,
revelando uma dimensao terapéutica onde o médico é importante nao sé pela capacidade de
intervencdo na viscera, mas também com o cuidado e responsabilidade que ele carrega
perante a relacdo ética que se estabelece quando o pedido de ajuda acontece. Ao entender o
sofrimento como essa ameaca a integralidade da pessoa, Cassell dd condicbes para que o
sofrimento possa ser ressignificado, sendo esse o fundamento do tratamento a nivel paliativo.
Porém, até que ponto é possivel dar significado ao sofrer?

A carga subjetiva da dor como fendmeno puro ndo iria contra a prépria possibilidade
de significacao? Afinal, a dor enquanto sentida é quase sempre algo que queremos que passe,
seja por analgésicos ou por qualquer forma de tratamento. O tratamento per se é uma espécie
de busca por sua liquidagdo, queremos que a dor seja sarada, que o sofrimento deixe de existir.
Antes de aceitarmos que vamos ter que conviver com ela desejamos que ela ndo exista. Essa
carga subjetiva do sofrer sempre implicaria determinada distancia da tematizacdo total,
negando sua segura (re)significacdo completa.

Hillel D. Braude questiona essa seguran¢a da posi¢cdao de Cassell na tematizagdao do
sofrimento em seu artigo Affecting the Body and Transforming Desire: The Treatment of
Suffering as the End of Medicine trazendo como pano de fundo as posicdes de Karl Jaspers e
Emmanuel Levinas. Ali ele questiona justamente essa dimensdo inacessivel que se pde na
medida em que consideramos o sofrimento como também estando em uma dimensao
subjetiva. Justamente essa subjetividade do sofrer é o que impde sempre uma distancia entre
0 que é expresso enquanto sofrimento pelo discurso e o que é o sofrer enquanto experiéncia
do sofrimento (BRAUDE, 2012, p. 272).

Toda a tentativa de tematizacdo genérica do sofrimento subjetivo resvalaria em uma
posicdo de objetivacdo de um fendmeno que se dd em completa separacdo. Braude acusa
Cassell de tentar tratar da subjetividade a partir de pressupostos da medicina objetiva, mesmo

com sua preocupacdo com a subjetividade; a de projetar uma estrutura médica em uma

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 5)



entidade mais ampla (BRAUDE, 2012, p. 271) A dor entdo rejeitaria a possibilidade de
totalizacdo de sentido, ela seria por isso, inutil; ela clama por ser sanada, antes de ser tolerada.

Para Emmanuel Levinas o sofrer tem um carater que transcende a prépria consciéncia
daquele que sofre, o paciente ndo sabe o que fazer com aquela dor, e por isso clama por ajuda.
E por esse excesso que se faz o apelo que faz do médico aquele que existe para acolhé-lo, para
tratar das feridas e Ihe acalentar o sofrimento. No momento em que o sofrimento alcanga esse
estado em que n3o é mais suportavel’ para aquele que sofre é que o grito, o choro, se tornam
signos de um pedido de ajuda®. E nesse momento de excesso que o sofrimento ganha sua
determinacdo especifica de “inutilidade”, pois um “sofrimento util”, € fundamentalmente
possivel de ser suportado para consigo, e outrem me aparece justamente quando nao estou
mais sendo capaz de suportar®. E nesse sentido que o préprio fundamento do trabalho do

médico é perpassado pela preocupacdo ética fundamentalmente, pois para Levinas:

A soliddo da morte ndo faz desaparecer outrem, mas mantém-se numa
consciéncia da hostilidade e, por isso mesmo, torna ainda possivel um apelo
a outrem, a sua amizade e a sua medicacdo. O médico é um principio a priori
da mortalidade humana. (...) Mantém-se na ameaga uma conjuntura social.
(...) Ndo se trata, bem entendido, de introduzir a morte num sistema religioso
primitivo (ou evoluido) que a explica, mas de mostrar, por detras da ameaca
que ela traz contra a vontade, a sua referéncia a uma ordem interpessoal,
cuja significagdo ela ndo aniquila (LEVINAS, 2017, p. 231-232, grifos nossos).

A propria vulnerabilidade da condicdo humana imp&e como principio o socorrer do
médico. Assim sendo, a relacionalidade é decisiva e fundamental desde o comeco para com o
médico e paciente, de tal forma que o apelo e a resposta frente ao sofrimento antecedem

qualquer tematizacdo sobre suas causas. O médico responde ao enfermo antes de

|II

"Esse “insuportavel” n3o se refere aqueles casos extremos de pacientes com sofrimento insuportavel, aqui
qualificamos como ja insuportavel o desconforto que ja pede por intervengdo externa, seja analgésica, ou de um
clinico. Penso uma analogia com a coceira: ela ja é insuportavel a despeito de sua intensidade.

8“Abertura original em dire¢do daquele que socorre onde vem se impor - através de um pedido de analgesia mais
imperioso, mais urgente no gemido que um pedido de consolagdo ou do adiamento da morte - a categoria
antropolégica do medical, primordial, irredutivel, ético. Para o sofrimento puro, intrinsecamente insano e
condenado, sem saida, a si mesmo, se delineia um além no inter-humano.” (LEVINAS, 2004, p. 131)
°Poderiamos arriscar dizer que o sofrimento que passa para o “Util” seja aquele sofrimento ja significado no
contexto clinico, uma doencga que ja tem nome e que o enfermo ja “sabe o que fazer com ela”, mesmo que seja
aceita-la. Porém, isso é diferente de dizer que o sofrimento é passivel de significacdo; aqui ele seria considerado
sempre como um “a despeito de sofrer, faco...”

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 6)



compreender por completo a sua doenca. Dessa forma a experiéncia do sofrer partilhada na
relacdo entre médico-paciente é marcada por uma mutua abertura possibilitada pela
interlocucdo entre ambos. Essa abertura é primaria e é decisiva na relacdo, podendo facilitar
a efetividade de processos de intervencdo de placebos, como também resguardando a
integridade do paciente enquanto sujeito nesse processo absolutamente disruptivo que é o
da enfermidade.

Vemos com isso que o evento da enfermidade é marcado ndo apenas pelo sofrimento
solitdrio de um sujeito que padece, mas sim o comeco de uma relagdo de partilha entre aquele
que sofre, e aquele que socorre. Antes de o tratamento do sofrimento ser a nivel de
ressignificacdo existencial (significacdo da sua vida com o sofrimento), dentro das
possibilidades de um sujeito narrativo e (re)constituido, a relacdo entre o médico-paciente
emula a socialidade na sua fragilidade mutua (relacdo social de apelo e escuta). Antes da
pessoalidade se reconstituir, o paciente precisou da intervenc¢do alheia, de alguém que o
ajudasse a suportar o que ele sentia. Antes dessa significacao, ha a abertura a outrem, e é por
ela que posso buscar a ressignificacdo, é escutando um diagndstico, é estando em companhia,
é sendo tratado!®. Como pessoa, sou aquele que se relaciona, e parte das significacdes de
minha identidade s3o relativas a outrem.

Na emergéncia de tal relacdo antropoldgica primordial, se ergue a possibilidade de
partilha mutua e do didlogo. Mesmo em uma relacdo onde a dimensdo do padecimento é a
mais muda e incapaz de ser comunicada, a reciprocidade da abertura para o didlogo ainda
existe. Entdo, o que dizer de situacdes onde mesmo essa ponte comunicativa é destruida?
Como lidar com situagdes em que ainda partilhamos da presenca de um ser humano mas onde

este foi reduzido a inconsciéncia completa pela enfermidade? Ao ser privado de sua dimensao

19A importancia dessa significacdo interpessoal na relagdo com o enfermo é vista em pesquisas empiricas (p. ex:
DEES et al, 2010), onde vemos que muitas pessoas elencam humilhagéo, tornar-se um fardo ou perda da
dignidade como razdes para fundamentarem suas solicitagdes para suicidio assistido ou eutandsia. Essas sdo
razGes que além de existenciais, representam uma relagdo com um ethos que as sustentam, sdo relacionadas a
hospitalidade. No meio dessa teia relacional poderiamos até dizer que a maneira como o ethos do hospital, e
também o ethos familiar recebe a enfermidade é vinculado a significacdo da vida do enfermo com o sofrimento
que a doenca lhe traz. E por esta relacionalidade que esse sujeito se percebe como (in)capaz ou (in)digno. Um
ambiente em que ndo ha espaco para se suscitar esse tipo de juizo narrativo sobre si, pode aliviar o sofrimento
por si soé.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 7)



de reciprocidade enquanto pessoa, ele deixa de sofrer? Haveria uma dimensao ndo existencial

do sofrer?

3 Um olhar fenomenolégico para o coma: a interpessoalidade??

O absoluto desconcerto em face de uma situacdo do coma, onde o acesso ao
“sofrimento sentido” nos estd sendo privada pela via da palavra revela a profundidade de uma
experiéncia absolutamente alheia a nossa compreensao clara do padecimento do outro, ao
mesmo tempo que nos poe em proximidade, pois esse corpo que ali jaz ainda respira, e de
alguma maneira, ainda vive. A enfermidade ali ndo apenas desfigura o arranjo de vivéncias de
uma pessoa, mas também desfigura sua prépria humanidade.

Essa questdo é explorada em um ensaio recente pela filésofa francesa Agata Zielinski,
chamado Une éthique du sensible: penser la relation autrement. Ela parte do livro de Michel
Malherbe (2015), cujo qual escreve sobre o acompanhamento do processo degenerativo de
sua mulher enquanto reflete sobre o limite da experiéncia da reciprocidade. A grande questao
posta por Malherbe ndo é acerca do desarranjo da experiéncia e do ndo-reconhecimento por
parte de sua mulher, mas sim de como ele também ndo consegue mais reconhecé-la
(ZIELINSKI, 2022, p. 135). A enfermidade do Alzheimer, de acordo com Malherbe, pde em
xeqgue a subjetividade cldssica na medida em que a doenca avanca deformando aspectos
fundamentais do “logos”, como a linguagem e a consciéncia de si. Aspectos esses que ndo sao
apenas privados, mas sim condi¢cdes fundamentais para a interlocucdo num mundo comum.
Ao destruir a possibilidade da fala a interlocucdo é desfeita, e aquele elo social que permite a
paridade da relacdo médico-paciente é desfeita.

Numa situacdo como essa, mesmo a posicao de Levinas trazida anteriormente como
uma dimensdo social da identidade e do sofrer, ndo se sustenta. Mesmo a alteridade

levinasiana acontece na medida em que hd uma abertura, uma espécie de “proto-reconhecer”

"'Estamos usando o neologismo “interpessoalidade” para nos aproximar da nogdo de “pessoalidade” trazida por
Cassell (personhood). Na fenomenologia muito se fala de intersubjetividade e em especial no pensamento de
Merleau-Ponty de intercorporiedade. Esse é um tema que remonta Edmund Husserl, seu inaugurador, e que o
desenvolve enderecando a acusacdo de solipsismo implicito ao método fenomenolégico (HUSSERL, 2019, p. 111),
mas tal temadtica recebe significativos desenvolvimentos pela mdo de filésofos posteriores, como Sartre e
Merleau-Ponty. Como nossa referéncia aqui é Ponty, a intercorporiedade esta diretamente ligada a essa nog¢do de
interpessoalidade, e se da justamente nessa participacdo sensivel que logo mais vamos explorar sob o nome de
reversibilidade, implicando um vinculo intersubjetivo no nivel do sensivel.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 8)



no evento ético do face-a-face - mesmo que o préprio Levinas recuse chamar a sua ética de
uma ética do reconhecimento (para evitar aproximacdes com Hegel), ha ainda ali dois olhares
que se reconhecem como mutuamente estranhos, mas ainda se reconhecem. Numa posi¢ao
onde ha deméncia, ou mesmo a situagao de coma, nao existe velar algum. Ou seja, a posi¢ao
levinasiana traria o reconhecimento, mesmo que ele n3o seja propriamente fundado
(ZIELINSKI, 2022, p. 136-137).

Perante tal “situacdo extrema” da destruicdo do reconhecimento, a autora propde que
a posicao do “cuidador”, dentro do contexto de uma pessoa que estd vendo (mas ndo sendo
vista) um processo degenerativo alheio, vivencia uma experiéncia fundamentalmente
“fenomenoldgica” (ZIELINSKI, 2022, p. 139). Qualificar aqui a posicdo como fenomenoldgica
implica essa disrupcdo na significatividade no seio da relagdo humana, aqui sendo a da
absoluta auséncia, da ndo reciprocidade da relacdo intersubjetiva. O cuidador mantém relacao
com alguém cujo qual a humanidade, ou aqui podendo ser posta como pessoalidade, esta
completamente ausente. A despeito daquele corpo ali ser o signo de um outro humano, ele
em sua reciprocidade estd sem-resposta; dessa forma, o arranjo intencional do préprio
cuidador é posto em reducdo, no sentido de que seu proprio embaraco e/ou cuidado n3o estd
sendo visto ou mesmo percebido. Aqui ndo estamos mais considerando pessoas com
demeéncia, pois em alguma medida, mesmo elas podem ter algum comportamento
semelhante a “visdo” (ao velar), mesmo que desprovida de intencionalidade complexa. E em
face do coma que a ponte é realmente retirada.

No momento de tal auséncia de reciprocidade, o enfermo inconsciente aparece como
um alter-ego, que a despeito da estranheza de seu siléncio, que traz justamente o alter
(alteridade), o seu status de ego ali é colocado em xeque (ZIELINSKI, 2022, idem). Porém,
mesmo assim, algo ali me impede de negar-lhe a alteridade como humana, de reduzi-lo a mero
ente, a dizer que lhe falta ser. O que me nega a possibilidade de tal coisa é justamente o
vestigio®? de sua alteridade, de uma identidade impossivel de ser comunicada em seu todo e
qgue lhe imp&e uma face naquele corpo desfalecido. A histéria pessoal que um relativo pode

me contar é sempre um lado de uma histdria em vestigio que apenas o seu discurso poderia

I2A nog3o de “vestigio” é cara a Levinas, pois é por ela que no ser uma alteridade deixa um vestigio do para além
de ser. Ele dedica um importante texto ao tema chamado O vestigio do outro de 1963, presente no livro
“Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger” (LEVINAS, 1997).

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 9)



comunicar-me. Assim a identidade de alguém em situa¢do de coma ainda estd em jogo mesmo
guando este é incapaz de comunica-la, e a vizinhanca dessa questdao ronda em vestigio naquele
rosto que guarda para si em siléncio uma historia ndo comunicada.

A despeito de seu nao velamento, a presenca do desfalecido ainda acusa em mim essa
interpessoalidade que ndo é desfeita com sua inconsciéncia. Ele ainda me coloca em face de
uma espécie de estranhamento particular no momento em que percebo-me como partilhando
da mesma vulnerabilidade possivel como um corpo desfalecido, pois também sou corpo, e por
isso mesmo sou vulneravel e mortal. O que torna nossa situacdo comum? O que funda uma
interpessoalidade mesmo que ndo-reciproca?

Para pensar essa relacdo intrigante, a autora traz a nocao de “reversibilidade” do
filésofo francés Maurice Merleau-Ponty. Na esteira do pensamento fenomenoldgico de
Edmund Husserl, o qual pensa o fendmeno da corporeidade em seus trabalhos tardios como
dividido entre as duas nog¢des de Korper (corpo objetivo) e Leib (corpo vivo), Merleau-Ponty
nota que no evento do toque ocorre um fendmeno de duplicidade, o qual implicaria um corpo
gue ndo apenas é pego objetivamente, mas também é sentido de maneira subjetiva. Essa
dobra, entre sentido e senciéncia, é chamado de reversibilidade. O corpo que jaz na cama na
medida em que o toco, ndo é que nem os entes a sua volta, pois ele é um corpo vivo ainda, é
leib (ZIELINSKI, 2022, p. 140). Sem duvida o paciente em coma é incapaz de interpretar os
sinais, devido a sua inconsciéncia, porém seu corpo ainda é abertura viva para ser tocado, e
na medida em que isso acontece, ha reversibilidade, pois todo toque ¢é duplo
sentido/senciéncia’®. Ao mesmo tempo que o toco, hd uma situacdo comum dada na
reversibilidade de ambos os toques; seu corpo na medida em que o toco, também me toca,
trazendo-lhe para uma partilha que ndao é uma interlocucdo pela palavra, mas sim uma
intersubjetividade dentro do sensivel.

Essa dobra da reversibilidade como aquilo que instala uma situacdo comum entre dois
corpos é o que anuncia a no¢do ontoldgica de “carne”. E por nossa carnalidade que nos

instalamos na rela¢do sensivel e fundamental para com o mundo, e para com a natureza. E

13“p reversibilidade caracteriza a relagiio em virtude da qual o palpar ou o ver s3o inseparaveis de um ser palpado
e de um ser visto. A atividade s6 pode se dar numa proximidade constante com a passividade. Inscreve-se, assim,
nas relagbes do senciente com o sentido, uma reversibilidade, uma circularidade em que se revela o
copertencimento deles, mas também sua distancia, sem coincidéncia ou fusdo. (...) A sensac¢do é essa deiscéncia
que faz nascer, um para o outro, o sensivel senciente e o sensivel sentido.” (DUPOND, 2010, p. 66-67)

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 10)



pela carne que estamos instalados no ser’®. Ou seja, antes de partilharmos um universo
intencional comum, estamos unidos numa espécie de “intermundo” sensivel, um lugar pré-
reflexivo de fundagdao. A despeito de sua nao reciprocidade, aquele corpo em coma ainda
partilha a mesma situacdo que o meu corpo (ZIELINSKI, 2022, p. 143). Na medida que
partilhamos esse intermundo por uma imbricacao, torna-se patente essa dimensdao muda e
latente de toda a experiéncia intencional consciente; o corpo desfalecido me traz a
manifestacdo do sensivel mudo do existir, de uma dimensdo impresentdvel’> de nossa
experiéncia. Essa dimensdo sensivel que ndo se apresenta, esse estofo que rejeita a posse
completa, é o estrangeiro (ZIELINSKI, 2022, p. 145).

Ao fim de seu texto, Zielinski retoma Levinas para discutir a ideia de proximidade que
ha em face desse estranho que se apresenta nessa situagdo comum. Ela questiona Malherbe
e sua acusacdo de que a ética de Levinas cairia nessa dependéncia do reconhecimento perante
ao evento do ndo-reciproco (ZIELINSKI, 2022, idem). Ao retomar Levinas, ela traz a nogdo de
proximidade, ao mesmo tempo que procura mostrar como, na verdade, o rosto em Levinas
significa para além do reconhecer. O paradoxo do rosto em Levinas tem afinidade com a
carnalidade antes posta por Merleau-Ponty, porém enquanto Ponty busca o meio ontoldgico
para o interhumano, Levinas preocupa-se com a subjetividade a nivel ético, no entanto ambos
convergem em como pensam a subjetividade como se constituindo desde ja em determinada
relacionalidade; relacionalidade esta de exposicdo e de nudez. Se utilizando do recurso da
hipérbole, frequente em Levinas, Zielinski leva o apelo para uma dimensdo em que o préprio
rosto, na medida em que se encontra desfalecido, anuncia o inumano no humano (ZIELINSKI,
2022, p. 146), e que no fim, o apelo da absoluta alteridade, vai além da face, nos tocando
numa vulnerabilidade mutua. E é por essa vulnerabilidade que a sensibilidade é pensada
eticamente.

Assim vemos que no seio desse intermundo que ha entre a reversibilidade do toque do
enfermeiro na pele do doente ha uma relagdo interpessoal. Nesse tocar hd uma proto-

intersubjetividade que resguarda ainda essa dimensdao de mutua partilha, de cuidado que ha

144[a carne] se afasta do sentido habitual na medida em que visa n3o a diferenca entre o corpo-sujeito e o corpo-
objeto, mas, antes, inversamente, a matéria comum do corpo vidente e do mundo visivel, pensados como
inseparaveis, nascendo um do outro, um para o outro, de uma “deiscéncia” que é abertura do mundo. Portanto,
a carne nomeia prépria e fundamentalmente a unidade do ser como “vidente-visivel” (DUPOND, 2010, p. 9)
5Do francés: imprésentable.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 11)



entre médico e paciente. Tal proximidade que ha entre médico e paciente é de uma relagao
deformada enquanto reconhecimento, porém a despeito da estranheza que ela pde ainda é
uma partilha, e como apelo, o sujeito em coma me “pede ajuda” por sua prépria
vulnerabilidade, ha um sofrer mudo na minha prépria relagdo com aquele. No momento em
gue ele ndo mais consegue me comunicar seu sofrer, justamente por isso, esse seu sofrimento
se torna mais agudo; ndo ha dimensdao que eu possa acolhé-lo e ajuda-lo a significar esse
sofrer. O interpessoal de tal relacdo reside justamente de que ele é ser dependente
completamente de mim, restabelecendo aqui a relacdo ética entre médico-paciente dentro de

uma absoluta assimetria (ZIELINSKI, 2022, 148).

4 Consideragoes finais

No momento em que a enfermidade tange entdao por completo aquele sujeito Ihe
retirando a primeira pessoa, retirando-lhe a dignidade pela privacdo de mundo, de ter a vida,
mas nao vivé-la, é que se antevé as questdes que fundamentam as intensas discussdes em
torno da eutanasia e do suicidio assistido. Ha algo naquele enfermo desfalecido que me
impede de realmente vé-lo como um vegetal. Essa identidade silenciosa é mantida nesse
cardter de impresentdvel de sua situacdo, nesse vestigio de identidade que persiste enquanto
aquele ali ainda jaz. Enquanto aquele organismo ainda sustentar uma vida possivel de ser
vivida, uma vida que ainda possa erigir significacdao, onde o sofrimento for suportdvel e nao
negue a possibilidade de significacdo dessa prépria vida, ainda sera possivel dizer que ali h3
uma pessoa, com toda sua complexidade e fecundidade latente.

Quando nos deparamos com uma situa¢do extrema como a do coma, percebemos pelo
excesso nossa vinculagéo com aquele corpo desfalecido. Mesmo com nossa posse do logos,
de nossa visdo, e de nossa consciéncia, algo nos aproxima do doente como pessoa. No
momento em que aquele corpo perde sua reciprocidade enquanto interlocutor, minha
intencionalidade se vé em frente a uma situacao de estranheza. O fundo comum dessa relagdo
me impede de reduzi-lo a um mero corpo, pois sua vulnerabilidade acusa a minha. Sem duvida,
o sofrimento nesse contexto ndo é da ordem de um sofrimento existencial, porém isso ndo
implica que a identidade pessoal deste ndo esteja em jogo. Toda sua identidade repousa nesse
siléncio de seu coma. Assim, podemos notar como a definicdo de pessoalidade fornecida por

Cassell, por mais que represente um avanco na compreensao integral da pessoa, ainda nao

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 12)



consegue dar conta de situagbes limites, como a do coma, revelando como sua abordagem
ainda é refém de uma reciprocidade que nem sempre é possivel. Ao ampliar a no¢do de pessoa
e pensa-la a partir de uma interpessoalidade, evocada pelo artigo de Zielinski, se é possivel
resguardar a complexidade do problema dos estados vegetativos, além de acenar para um
vinculo quica mais anterior que a nocao assegurada de pessoa, em sua individualidade
apartada, evocando antes um intersticio carnal ou de mutua vulnerabilidade como principio
de uma relagao inter-humana.

Antes de ser um sujeito capaz de desempenhar papéis, de ter vida intencional
complexa, o paciente € uma pessoa que tem corpo, e nesse corpo que reside toda a
carnalidade de sua abertura perante o mundo e a outrem. No momento de sua inconsciéncia
tudo o que ele é ou pode ser ndo desaparecem, mas sdo colocados em suspenso pela
enfermidade, e sua face de olhos fechados é a lembranca silenciosa ndo apenas de quem fora,

mas de quem ainda podera ser enquanto ainda respirar.

Referéncias
BRAUDE, H. D. Affecting the Body and Transforming Desire: The Treatment of Suffering as
the End of Medicine Philosophy. Psychiatry, & Psychology, v. 19, n. 4, p. 265-278, 2012.

CASSELL, E. J. The nature of suffering and the goals of medicine. New England Journal of
Medicine, v. 306, n. 11, p. 639-645, 1982.

DEES, M. et al. Unbearable suffering of patients with a request for euthanasia or physician-
assisted suicide: an integrative review. Psycho-oncology, v. 19, n. 4, p. 339-352, 2010.

DUPOND, P. Vocabuldrio de Merleau-Ponty. Traducao: Claudia Berliner. 1 ed. S3o Paulo:
Editora WMF Martins Fontes, 2010.

HUSSERL, E. Medita¢bes cartesianas: uma introdugéo a fenomenologia. Tradugdo: Fabio
Mascarenhas Nolasco. Sdo Paulo: Edipro, 2019.

LEVINAS, E. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger. Tradugdo: Fernanda
Oliveira. Instituto Piaget, PT: Lisboa, 1997.

. Totalidade e Infinito. Traducdo: José Pinto Ribeiro. PT: Lisboa, Edi¢cdes 70, 3
ed., 2017.

. Entre nos: ensaios sobre a alteridade. Tradugdo: Pergentino Stefano Pivatto
(coord.) Evaldo Antbnio Kuiava, José Nedel, Luiz Pedro Wagner, Marcelo Luiz Pelizzoli.
Petrdpolis RJ: Editora Vozes, 2004.

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 13)



MALHERBE, M. Alzheimer, la vie, la mort, la reconnaissance. Paris: Editora Vrin, 2015.

MERLEAU-PONTY, M. O visivel e o invisivel. Tradugao: José Artur Gianotti e Armando Mora
d’Oliveira. S3o Paulo: Perspectiva, 2014.

ZIELINSKI, A. Une éthique du sensible: Penser la relation autrement. Paris: Facultes Loyola

Paris, Archives de Philosophie v. 85, n. 3, pg. 135-150, 2022.
Recebido em: 08/07/2024.
Aprovado em: 20/11/2025.
Publicado em: 02/12/2025

Intuitio, Chapecd-SC, v. 18, n. 2, p. 1-14, jan.-dez. 2025 (p. 14)



